
80

A SEXUALIZAÇÃO DO CORPO NEGRO GAY: 
ANÁLISE DISCURSIVA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE EM MEIOS

MIDIÁTICOS
Francisco Arkires Silva do Nascimento1

Rafael Lima Vieira2

RESUMO
O  presente  trabalho  examina  como  os  discursos  midiáticos  contribuem  para  a
hipersexualização e objetificação do corpo negro gay, limitando sua identidade e reforçando
estereótipos raciais e sexuais. O estudo tem como objetivo analisar as representações visuais e
textuais em plataformas digitais, como  X  (ex-Twitter),  Facebook  e  Reddit, a partir de uma
abordagem qualitativa e teórica, fundamentada nas teorias do discurso de Michel Foucault
(1979), da representação cultural  de Stuart Hall  (1997) e da racialização de Frantz Fanon
(1952).  A metodologia  utilizada  envolve  a  análise  crítica  de  imagens  e  comentários  que
retratam o corpo negro gay sob uma perspectiva fetichista. Os resultados indicam que tais
representações perpetuam estigmas históricos que desumanizam esses indivíduos, confinando-
os  a  um  conjunto  de  atributos  sexuais  hiperbólicos.  O  artigo  conclui  que  os  discursos
presentes nas mídias digitais reforçam as assimetrias de poder e a hegemonia racial, sugerindo
a  necessidade  de  uma  revisão  crítica  dessas  representações  a  fim  de  promover  uma
representação mais inclusiva e respeitosa da diversidade sexual e racial.
PALAVRAS-CHAVE
Sexualização; Corpo negro gay; Estereótipos; Mídias digitais; Identidade. 

ABSTRACT
This work examines how media discourses target the hypersexualization and objectification of
the black gay body, limiting their identity and reinforcing racial and sexual stereotypes. The
study  aims  to  analyze  visual  and  textual  representations  on  digital  platforms,  such  as  X
(formerly Twitter), Facebook and Reddit, from a qualitative and theoretical approach, based
on the discourse theories of Michel Foucault (1979), the cultural representation by Stuart Hall
(1997) and racialization by Frantz Fanon (1952). The methodology used involves a critical
analysis  of  images  and  comments  that  portray  the  black  gay  body  from  a  fetishistic
perspective. The results indicate that such representations perpetuate historical stigmas that
dehumanize these individuals, confining them to a set of hyperbolic sexual attributes. The
article concludes that the discourses presented in digital media reinforce power asymmetries
and racial hegemony, indicating the need for a critical review of these representations in order
to promote a more inclusive and respectful representation of sexual and racial diversity.
KEYWORDS
Sexualization; Gay black body; Stereotypes; Digital media; Identity.

Introdução
A sexualização do corpo negro gay é um fenômeno complexo e recorrente, que reflete

a maneira distorcida pela qual o poder, a representação e a identidade foram historicamente
1 Graduando em Letras  no Instituto Federal  de  Educação,  Ciência e  Tecnologia do Ceará  (IFCE),  Campus
Tianguá. E-mail: arkiressilva52@gmail.com
2 Professor do  Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará (IFCE). Mestre em Educação
Contemporânea pela Universidade Federal de Pernambuco, com pesquisa financiada pela Fundação de Apoio à
Ciência e Tecnologia do Estado de Pernambuco (FACEPE). https://orcid.org/0000-0002-8680-9104.

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



81

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

estruturados,  evidenciando  as  tensões  sociais  e  culturais  presentes  na  sociedade

contemporânea.  A imagem do corpo negro  masculino,  frequentemente  associado à  força,

virilidade e a luxúria, sugere que ele é destinado unicamente à satisfação de impulsos sexuais,

negligenciando outras  dimensões  essenciais  da  humanidade,  como inteligência,  educação,

moralidade e valores. Nesse contexto, a intersecção entre raça, sexualidade e mídia se torna

um  terreno  fértil  para  a  análise  das  formas  como  os  corpos  de  indivíduos  negros  e  da

comunidade LGBTQIA+ são representados e interpretados socialmente. Dessa forma, surge a

seguinte  questão:  como  os  mecanismos  discursivos  sustentam  as  representações

estereotipadas do corpo do homem negro gay na mídia e de que maneira essas representações

impactam a formação de sua identidade e a percepção social deste grupo?

A  mídia,  enquanto  uma  das  principais  esferas  de  disseminação  informacional  e

cultural da atualidade, desempenha um papel na formação de estereótipos e na produção de

significados em torno do corpo e da sexualidade. Conforme argumenta Foucault (1979), os

discursos midiáticos têm o poder de refletir a realidade, assim como a produzem, moldando as

normas sociais e as percepções sobre o que é considerado ‘normal’ ou ‘desejável’. Nessa

conjuntura,  esta  pesquisa  justifica-se  pela  a  necessidade  de  investigar  de  que  maneira  a

sexualização  do  corpo  negro  gay  nas  mídias  digitais  reforça  processos  discursivos  de

estigmatização e sexualização. 

Ainda,  o  presente  estudo  tem  por  objetivo  analisar  como  a  sexualização  e  os

estereótipos associados ao corpo negro gay são estruturados e reproduzidos nas redes sociais.

Como fundamentação teórica, faz-se uso da teoria do discurso proposta por Michel Foucault

(1979),  a  fim  de  compreender  como  os  discursos  midiáticos  e  sociais  reforçam  tais

estereótipos. Além disso, a análise é fundamentada nos conceitos de representação cultural de

Stuart Hall  (1997) e Homi Bhabha (1994), assim como nas reflexões sobre sexualidade e

racialização  de  Frantz  Fanon  (2008).  A  pesquisa  emprega  uma metodologia  de  natureza

básica, fundamentada em um gênero teórico. Como corpus de pesquisa, foram analisados um

conjunto de imagens e capturas de tela (prints) obtidas de plataformas digitais como X (ex-

Twitter),  Facebook  e  Reddit.  Nessas  imagens,  serão  apresentados  os  discursos  visuais  e

textuais  que  retratam o  corpo  de  homens  negros  gays,  com foco  nas  representações  que

reforçam as concepções de sexualidade e raça. 

História e construção social do fetiche sobre o corpo negro masculino
A subjugação  dos  povos  africanos  realizada  pelas  potências  europeias  a  partir  do

século  XVI,  especialmente  no  que  diz  respeito  ao  tráfico  de  pessoas  e  às  relações  de

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



82

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

exploração colonial no Brasil, criou contextos nos quais diversos estereótipos e percepções

sobre  a  realidade  dos  homens  negros  foram  construídos.  Esses  indivíduos  eram

frequentemente  descritos  como peculiares,  ilógicos,  fetichistas,  brutais  e  primitivos,  entre

outros  termos  e  classificações  que  refletiam um forte  etnocentrismo e,  principalmente,  o

racismo. A escravização resultou em várias representações visuais dos homens negros, que

eram  percebidos  de  maneira  generalizada  como  meros  animais,  desprovidos  de  razão,

inteligência, humanidade e cultura.

É  possível  perceber,  a  partir  desse  ponto,  a  profundidade  da  reflexão  sobre  a

objetificação e a desumanização do indivíduo negro, que é reduzido a uma mera abstração

social, perdendo as características que o definem enquanto ser humano (Queiroz, 2013). No

contexto específico do homem negro e de seu corpo, Frantz Fanon (1952) em Peles Negras,

Máscaras Brancas, descreve um dos mecanismos de inferiorização e a dinâmica de poder

entre colonizador e colonizado, ou mais precisamente, entre o povo branco e o negro.

começo a sofrer por não ser branco, na medida que o homem branco me impõe uma
discriminação,  faz  de  mim um colonizado,  me  extirpa  qualquer  valor,  qualquer
originalidade,  pretende  que  seja  um  parasita  no  mundo,  que  é  preciso  que  eu
acompanhe o mais rapidamente possível o mundo branco, “que sou uma besta fera,
que meu povo e eu somos um esterco ambulante, repugnantemente fornecedor de
cana macia e de algodão sedoso, que não tenho nada a fazer no mundo” (Fanon,
2008, p. 94).

Desse  modo,  pode-se  afirmar  que  a  fetichização e  a  sexualização do corpo negro

masculino estão profundamente enraizadas em contextos históricos e culturais que perpetuam

estereótipos prejudiciais, resultando na objetificação e desumanização desses indivíduos. Esse

fenômeno se manifesta claramente na forma como a figura masculina negra é frequentemente

percebida através de uma lente hipersexualizada, onde sua humanidade é reduzida a um mero

objeto de desejo. Conforme argumenta Fanon (2008), o corpo negro sempre foi analisado sob

uma  perspectiva  racializada  que  associa  a  negritude  à  hipersexualidade,  ao  perigo  e  à

subalternidade. Nesse ínterim, este processo desumaniza o sujeito e fragmenta sua identidade,

tornando-o  um  conjunto  de  características  sexualizadas.  Essas  características  são

frequentemente avaliadas com base em atributos físicos, como a ‘genitália’, que se tornam o

foco de objetificação e fetichização. 

Além disso,  os  perfis  antropológicos  dos  africanos  escravizados  e  os  estereótipos

fomentados  pelos  colonizadores  europeus  revelam  aspectos  do  mito  associado  ao  negro,

retratado  como  excessivamente  sexual,  lascivo  e  altamente  desejável.  Durante  o  período

colonial, o sistema escravagista degradou o homem negro a uma condição quase animalizada,

comparando-o a um animal irracional e restringindo suas funções à exploração laboral e à

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



83

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

reprodução, sem reconhecimento da sua humanidade. Para tentar explicar isso, Fanon (2008)

explora a ideia de que a hostilidade branca em relação ao corpo negro pode ser motivada por

sentimentos de impotência ou inferioridade sexual.

No plano genital, será que o branco que detesta o negro não é dominado por um
sentimento de impotência ou de inferioridade sexual? Sendo o ideal de virilidade
absoluto, não haveria aí um fenômeno de diminuição em relação ao negro, percebido
como um símbolo fálico? O linchamento do negro não seria uma vingança sexual?
Sabemos tudo o que as sevícias, as torturas, os murros, comportam de sexual. Basta
reler  algumas  páginas  do  Marquês  de  Sade  para  nos  convencermos...  A
superioridade do negro é real? Todo mundo sabe que não. Mas o importante não é
isso. O pensamento pré-lógico do fóbico decidiu que é assim (Fanon, 2008, p. 139).

Seguindo o raciocínio de Fanon (2008), a fetichização do corpo negro masculino está

ligada à forma como a sociedade branca projeta seus medos e inseguranças sobre esse corpo,

especialmente no que diz respeito à virilidade. O autor sugere que o homem negro, muitas

vezes  percebido  como  um  símbolo  fálico,  desperta  no  homem  branco  sentimentos  de

inferioridade  sexual.  Esses  sentimentos,  por  sua  vez,  alimentam fantasias  fetichistas  que

posicionam o negro como o ápice da masculinidade e do desejo sexual. A idealização de sua

virilidade cria uma narrativa onde o corpo é visto como uma entidade sobre-humana, sempre

pronta para atender aos desejos do outro, o que o coloca em uma posição de objetificação

constante.

Ademais,  esteticamente,  os  africanos  se  encontravam bem distantes  dos  padrões  e

concepções  de  beleza  europeia.  Contudo,  há  relatos  que  evidenciam que os  escravizados

possuíam uma beleza e estética peculiares, agradáveis aos olhos dos colonizadores europeus,

a beleza que costumamos classificar como “beleza exótica” por não estar em sintonia com o

modelo estético que imperava no imaginário branco. Tollenare (apud Freyre, 2004, p. 57)

afirmou ter visto:

Grandes  latagões  [homens  novos,  altos  e  robustos]  musculosos  ocupados  a  fiar
algodão”,  negros  detentores  de  físico  “menos  robusto  que  o  carregador  francês,
porém os movimentos menos duros;  o  peito  abaulado [saliência  externa curva e
arredondada]: a coxa nervosa; a pele negra luzidia desprovida de pelos, deixando
perceber todo o jogo de seus músculos  muito móveis,  os  braços e  sobretudo as
pernas de ordinário fracos. [...] Vi negros com formas de Apolo [deus da mitologia
grega detentor da beleza, perfeição, harmonia, razão e do equilíbrio.

Considerar a beleza, a estética e as características físicas e anatômicas é um exercício

de grande importância para a compreensão das representações coletivas sobre a sexualidade

do  homem  negro  e  suas  diversas  manifestações  ao  longo  do  tempo.  Esses  fatores  são

componentes que provocam e insinuam as construções das relações de concupiscência e da

erotização dos corpos. A percepção imagética do negro como sempre disponível para atender

a desejos sexuais alheios torna-se um fetiche, onde o ser humano é visto como uma entidade

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



84

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

puramente física, um símbolo sexual idealizado. Essas fantasias são frequentemente baseadas

em  uma  construção  imaginária  e  racializada  da  masculinidade,  onde  este  indivíduo  é

considerado o  ápice  da  virilidade.  Seu  corpo é  objetificado,  seus  atributos  físicos,  como

músculos e genitália, são exaltados como fontes de desejo e exploração. Dessa forma, o corpo

negro é despido de qualquer complexidade emocional ou intelectual, tornando-se apenas um

corpo a ser consumido. 

Sexualização do corpo negro: construção discursiva e implicações sociais
As características físicas dos indivíduos negros, que se distinguem em alguns aspectos

das  dos  brancos  ou  de  outras  etnias,  contribuem  para  a  manutenção  de  estereótipos

discursivos  a  eles  atribuídos.  O  comportamento  e  a  performance  sexual  dos  negros  são

frequentemente vinculados à percepção do tamanho de seus órgãos genitais. No imaginário

coletivo,  prevalece  a  concepção  de  que  esses  homens  são  ‘bem  dotados’,  ‘avantajados’,

‘pirocudos’  e  apresentam  características  sexuais  hiperbolizadas,  o  que  perpetua  estigmas

amplamente  disseminados  sobre  sexualidade  e  prazer  exacerbado.  Fanon  (2008,  p.  147)

afirma que: “o branco está convencido de que o negro é um animal: se não for o comprimento

do pênis, é a potência sexual que o impressiona”. Desse modo, essa hipersexualização leva à

fragmentação da identidade do homem negro, que se vê confinado a um conjunto de atributos

físicos e sexuais, sem espaço para expressar outras dimensões de sua humanidade. 

A teoria de Fanon (2008) sobre a hipersexualização do corpo negro, particularmente

em relação ao órgão genital, torna-se evidente ao analisarmos a imagem a seguir (Figura 1),

extraída da rede social Facebook. Nessa imagem, um homem negro é comparado à escultura

de Davi, de Michelangelo, e a legenda em caixa alta enfatiza: "Eu acho que um dos motivos

da escravidão foi a inveja". O discurso implícito na imagem sugere uma referência ao pênis

do homem negro, descrito como maior em tamanho e espessura em relação ao do homem

branco. Além disso, o corpo negro é representado de forma visual como mais robusto, forte e

viril,  reafirmando estereótipos históricos de superioridade física e sexualidade exacerbada.

Esses  elementos  evidenciam o  processo  de  objetificação  e  sexualização  do  corpo  negro,

perpetuado por meio de discursos que reforçam hierarquias raciais e de gênero, conforme

discutido por Fanon.

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



85

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

Figura 1 - Comparação dos Órgãos Genitais.
Fonte: Facebook.

O corpo, exaltado por sua suposta potência sexual e virilidade, torna-se o único foco

de interesse, desconsiderando a totalidade do indivíduo. A mídia, o cinema, a literatura e a

indústria pornográfica perpetuaram e continuam perpetuando a visão do homem negro como

um símbolo de vigor sexual e instinto primitivo. Nessa Perspectiva, Rodrigues (2015, p. 273)

afirma: 

É importante  ressaltar,  que  na  maioria  das  vezes  essa  virilidade  é  associada  ao
tamanho  do  órgão  sexual  masculino.  Espera-se  que  as  proporções  penianas  do
homem  negro  sejam  “compatíveis”  com  a  sua  masculinidade,  então  virilidade,
potência sexual e tamanho do pênis devem ser proporcionalmente equiparadas.

Dessa  maneira,  a  fetichização  desses  corpos,  ao  se  apoiar  na  ideia  de  virilidade

absoluta,  reitera relações de poder onde o homem é mantido em uma posição subalterna,

incapaz  de  se  desvencilhar  dos  estereótipos  raciais  que  lhe  são  impostos.  O processo  de

objetificação é,  portanto,  uma ferramenta de controle,  que serve para reafirmar a  posição

dominante do branco, enquanto o corpo negro permanece aprisionado em uma construção

fetichista que lhe nega a complexidade de sua própria humanidade. 

Segundo Stuart Hall (1997), as relações coloniais geraram diversos estereótipos sobre

o homem negro, configurando um exercício contínuo de violência simbólica. Ainda, o autor

entende a representação de sujeitos sociais como um sistema dinâmico e complexo, vinculado

às práticas discursivas e condicionado por relações de poder. Ele esclarece que, ao longo da

História, certos grupos sempre mantiveram domínio discursivo sobre outros. Dessa forma,

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



86

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

pode-se  afirmar  que  a  representação  social  é  um  resultado  discursivo,  cujo  sentido  é

influenciado por regimes de verdade e relações hegemônicas. Ou seja, a dominação colonial e

a  imposição  do  poder  sobre  os  grupos  subordinados  e  marginalizados  autorizava  os

colonizadores  a  exercerem  liberdade  na  criação  de  suas  próprias  projeções,  percepções,

sistemas  de  valores,  ideologias  e  representações  sobre  o  “outro”.  Isso  resultava  em

estereótipos  impregnados  de  etnocentrismo  e  que  sustentavam  um  discurso  rígido,

degenerado, paradoxal e hegemônico do colonialismo, perpetuado de maneira perversa ao

longo do tempo.

Nessa perspectiva, Bourdieu (1996, p. 87) afirma que “o poder das palavras é apenas o

poder delegado ao porta-voz”. A partir disso, os estereótipos se formam como uma maneira

de serem aceitos, sendo desejados e moldados pelos discursos que ressoam tanto nos grupos

sociais  quanto  na  sociedade  como um todo.  Em uma  relação  simbiótica,  os  estereótipos

emergem como simplificações distorcidas da realidade, tornando-se uma representação fixa e

limitada,  que ao suprimir  a  diversidade,  cria  desafios para a  representação do sujeito nas

interações sociais. Com relação a isso, Albuquerque afirma: 

O discurso da estereotipia é um discurso assertivo, repetitivo, é uma fala arrogante,
uma linguagem que leva à estabilidade acrítica, é fruto de uma voz segura e auto-
suficiente que se arroga o direito de dizer o que é o outro em poucas palavras. O
estereótipo  nasce  de  uma  caracterização  grosseira  e  indiscriminada  do  grupo
estranho, em que as multiplicidades e as diferenças individuais são apagadas, em
nome de semelhanças superficiais do grupo (Albuquerque Júnior, 2010, p. 20). 

O estereótipo,  mais do que uma visão superficial,  exige uma sequência contínua e

repetitiva de outros estereótipos para que sua significação seja efetiva. As mesmas narrativas

precisam ser constantemente reafirmadas sobre determinado aspecto da identidade cultural,

garantindo sua força simbólica.  Isso se  apresenta como um reconhecimento automático e

visível  da  diferença.  No  entanto,  Bhabha  (2005)  observa  que  “o  estereótipo  é  uma  pré-

construção ou uma montagem ingênua da diferença que legitima a discriminação”.  Dessa

maneira, entende-se que tanto o corpo negro quanto as identidades sexuais relacionadas a ele

são moldados pelos discursos. Para Silva (2000, p. 81), “a identidade e a diferença resultam

de  um  processo  de  produção  simbólica  e  discursiva”,  onde  “identidade  e  diferença

compartilham uma característica fundamental: elas são frutos de atos de criação linguística”

(p.  76).  Assim,  um  corpo  construído  discursivamente  não  pode  ser  separado  dos  atos

linguísticos que o nomeiam e constituem.

Padrões  discursivos  sobre  o  corpo  negro  gay  nas  mídias  digitais:  análise  das
representações sexualizadas e fetichizadas

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



87

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

Como já  supracitado,  a  estereotipação,  sexualização e  o desejo lascivo pelo corpo

negro, como uma manifestação identitária do racismo, estão presentes em todas as esferas da

sociedade.  Esse  fenômeno  de  hipersexualização  de  homens  negros  muitas  vezes  são

objetificados por meio de discursos que os reduzem a corpos fetichizados. No contexto da

comunidade LGBTQIA+, os homens negros gays também enfrentam esses estigmas, sendo

frequentemente pressionados a se adequar a “padrões” ao estabelecerem relações românticas e

sexuais. Um desses estereótipos envolve a expectativa de que eles desempenhem sempre o

papel de parceiros ativos (Figura 2) nas relações sexuais, exibindo características de força,

virilidade e domínio.

Figura 2 -  O sujeito negro gay objetificado como ativo.
Fonte: X.

 Neste e em qualquer outro contexto, o discurso constrói o papel social desse grupo e

constrói um lugar para esses sujeitos: o local dos homens negros gays. É no e pelo discurso

que as oposições binárias de raça e sexualidade são reforçadas, especialmente no contexto das

interações sociais e afetivas. Dessa forma, é através do discurso, dentre outras dimensões da

prática social, que (re)produzimos identidades e que se produzem lugares e papéis sociais para

esses indivíduos. São essas identidades e esses lugares que sustentam aspectos ideológicos e

hegemônicos, contribuindo para a manutenção de assimetrias de poder e para as produções de

sentido sobre o que é ou não ser ‘desejável’ e ‘aceitável’ na sociedade. O estigma que recai

sobre  o  homem negro  aproxima-se  de  uma animalização  de  sua  identidade  por  diversos

fatores,  reduzindo-o à  criminalidade,  violência,  desvalorização e à  condição de ignorante,

além da erotização excessiva por meio da hipersexualização de seus corpos. Como destaca

Fanon (2008, p. 138), “diante do negro, com efeito, tudo se passa no plano genital”.

No ambiente digital,  como em aplicativos de relacionamento e redes sociais,  esses

preconceitos são ainda mais amplificados, reforçando padrões hegemônicos que delimitam o

‘gay ideal’ de acordo com o modelo colonizador. A lógica racista, capacitista, misógina e

patriarcal,  herdada  da  colonização,  impõe  um  desejo  que  privilegia  corpos  considerados

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



88

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

"brutos",  masculinizados,  com aparência  robusta  e  definida.  Nessa  construção,  a  raça  se

configura como uma área de poder que define as relações afetivas e a orientação dos desejos

homossexuais.  O homem negro  gay e  afeminado,  por  não corresponder  a  esses  atributos

exigidos pelo ideal dominante, é deslocado para um lugar de invisibilidade e inferioridade,

sendo marginalizado dentro de sua própria comunidade, conforme representado na figura 3.

Figura 3 - Visão social do sujeito gay.
Fonte: X.

O sujeito,  ao descobrir  que seu vizinho,  anteriormente idealizado como um “Deus

africano” devido à sua beleza física e à correspondência aos padrões estéticos dominantes,

mantinha relações extraconjugais com outros homens, experienciou uma profunda decepção.

Tal  sentimento  não  emerge  pela  transgressão  dos  laços  conjugais  mas,  sobretudo,  pela

constatação  de  que  o  vizinho  se  posicionava  como  ‘sujeito  passivo’  nessas  relações,

rompendo com as expectativas normativas e hegemônicas da masculinidade que pressupõem,

dentro  de  uma  lógica  heteronormativa,  a  primazia  do  papel  ‘ativo’  para  homens.  Essa

revelação desafia as convenções tradicionais e desestabiliza a construção social que associa a

masculinidade  negra  à  hipersexualização  e  à  virilidade  impositiva,  revelando  uma

multiplicidade de práticas sexuais que subvertem as narrativas de poder sexual comumente

atribuídas a esse grupo.

A figura desses indivíduos são frequentemente vistos como instrumentos destinados a

satisfazer os desejos e fetiches sexuais dos brancos,  perpetuando estereótipos racistas que

associam a superioridade sexual ao exotismo.  Nesse contexto,  constrói-se uma identidade

sexual do homem negro, seja ele heterossexual ou homossexual, baseada na expectativa de

que  todos  devem  ser  extremamente  masculinos,  possuir  grandes  pênis,  demonstrar

agressividade  e  atuar  como  parceiros  ativos  e  ‘bárbaros’  nas  relações  sexuais.  Essa

fetichização é  uma forma de  desumanização,  que  os  coloca  em um “não-lugar”  (Santos;

Santos, 2022, p. 11), negando-lhes a subjetividade e a individualidade.

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



89

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

Nas comunidades homossexuais, o corpo do homem negro continua a ser moldado por

esse estereótipo, que impõe o papel de ativo. No entanto, quando esse ideal é rompido, ocorre

uma intersecção entre o estigma da homossexualidade e as questões raciais. A criação de um

estereótipo está espelhada em modelos hegemônicos, ou seja, corresponde ao que a sociedade

em geral estabelece como ideal, e é perpetuada pelo próprio corpo social para a manutenção

dos papéis tradicionais de homens e mulheres nas dinâmicas de poder.

Figura 4 - O Negro como objeto de desejo. 
Fonte: X.

Na imagem representada na Figura 4,  a  identidade  enraizada  no imaginário social

sobre o negro reflete claramente os estigmas discutidos anteriormente. O sujeito A (a pessoa

que comentou o post) observa em um comentário sobre “como o homem negro, especialmente

o gay, aprende desde cedo que será visto apenas como um objeto de desejo e não como um ser

capaz de despertar afeto”. Este comentário foi feito em resposta ao comentário sexista, racista

e pejorativo do sujeito B, que diz “Quando é negão já penso numa pica grossa robusta grande

aí cueca no chão, decepção”.

O discurso do sujeito B enfatiza a fetichização do homem negro, apresentando-o como

um ser idealizado exclusivamente no âmbito sexual. A partir do momento em que o “negão”,

como  é  referido  no  post,  não  corresponde  a  essa  idealização,  o  sujeito  que  o  idealizou

experimenta  um  sentimento  de  decepção.  Esse  fenômeno  revela  como  a  construção  de

identidades  no  contexto  racial  e  sexual  desumaniza  o  homem  negro,  limitando  suas

experiências e reduzindo sua complexidade a meros estereótipos.

A ideia enraizada e perpetuada no imaginário social de que homens negros possuem

um pênis acima da média reflete um processo claro de racismo, no qual esses indivíduos são

retratados  de  maneira  agressiva  e  bestializada,  reforçando  estereótipos  coloniais  que

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



90

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

desumanizam e objetificam seus corpos. A construção do corpo do homem negro como um

fetiche é amplamente evidenciada na indústria pornográfica, onde há uma categoria popular

dedicada exclusivamente à exibição de homens negros com genitália grande ou gigantesca.

Nesse contexto, há uma ênfase explícita na cor da pele e no pênis dos homens negros, uma

prática que não ocorre com a mesma intensidade em relação a homens de outras etnias. Em

relação a isso, Souza afirma:

O homem negro não é um homem. Como nos lembra Fanon (1983), no imaginário
ocidental, um homem negro não é um homem, antes ele é um negro e como tal não
tem sexualidade, tem sexo, um sexo que desde muito cedo foi descrito no Brasil com
atributo que o emasculava ao mesmo tempo em que o assemelhava a um animal em
contraste com o homem branco (Souza, 2009, p. 100).

Esses estereótipos contribuem para a desumanização dos homens negros, reduzindo-os

a objetos de desejo sexual e perpetuando a lógica racista que os associa à hipermasculinidade

e à violência. A Figura 5, capturada de um comentário na plataforma social  Reddit, ilustra

como o homem negro é percebido na sociedade,  evidenciando a visão marginalizada que

associa  sua  imagem à  hipersexualização.  Esse  tipo  de  estereótipo,  além de  desumanizar,

acarreta profundas consequências psicológicas para esses homens, que são frequentemente

reduzidos  a  objetos  de  desejo  e  fetichização,  em  detrimento  de  sua  individualidade  e

complexidade.

Figura 5 -  Consequências psicológicas da objetificação.
Fonte: Reddit.

O relato de experiência presente na Figura 5 revela a visão social imposta sobre o

corpo negro e o impacto psicológico dessa hipersexualização, que influencia diretamente a

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



91

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

forma  como  o  sujeito  C,  (pessoa  que  publicou  o  relato),  se  percebe  e  vivencia  sua

sexualidade. O depoimento expõe como o racismo sexualizado, ao associar homens negros a

um pênis grande e a comportamentos sexuais agressivos, desumaniza e reduz esses indivíduos

a estereótipos fetichistas. A imagem representada na figura a seguir (Figura 6), reforça essa

discussão pois o depoimento do indivíduo destaca a maneira como as pessoas projetam seus

desejos  sexuais  utilizando  a  cor  da  pele  como  um  dos  principais  critérios,  perpetuando

estereótipos  prejudiciais.  Frases como “quero que  um negão coma minha esposa” ou “só

gosto de negão por causa do pau” evidenciam o racismo estrutural e demonstram como esses

desejos são moldados pela hipersexualização e objetificação do corpo negro.

 Além disso, o relato aponta para a forma como essas projeções de desejo geram um

ambiente  social  agressivo,  no qual  o  corpo negro é  posicionado como um “troféu”  a  ser

exibido, reforçando uma dinâmica de poder que continua a marginalizar a população negra.

Essa instrumentalização do corpo negro é uma manifestação clara do racismo contemporâneo,

que  se  alimenta  de  uma  história  de  exploração  e  desumanização,  perpetuando  um ciclo

vicioso que nega a subjetividade e a dignidade negra. Esse fenômeno é analisado por Fanon

(2008), que discute como a colonização e o racismo levam à internalização de uma identidade

subjugada.  Para  Fanon,  o  homem  negro,  diante  das  expectativas  e  fetiches  que  lhe  são

atribuídos,  vê-se  em  uma  luta  constante  para  se  afirmar  como  humano  e  fugir  da

“animalização” imposta pelo olhar racista.

Figura 6 – “[...] querem namorar homens pretos para exibir”.
Fonte: Reddit.

O  relato  do  sujeito  ilustra  essa  dinâmica,  quando  ele  relata  que,  ao  assumir  um

comportamento  sexual  “bestial”  inspirado  pela  pornografia,  sentiu-se  deslocado  de  sua

própria identidade, uma sensação de despersonalização que Fanon chama de “alienação do

ser”. Ao final, a validação recebida pela parceira ao ser chamado de “negão de verdade”

reforça a ideia de que sua masculinidade é apenas reconhecida dentro dos limites do fetiche

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



92

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

racial, perpetuando o ciclo de opressão e estigmatização. Esse tipo de experiência demonstra

como o racismo, ao sexualizar o corpo negro, exerce uma violência simbólica que vai além do

campo físico,  afetando a  construção subjetiva  do  indivíduo.  Soares  (2008)  ressalta  que  a

construção social relacionada ao homem negro compromete sua individualidade, relegando-o

a um estado de objetificação e desumanização.

É o negro visto como o bom de cama, mas alvo dos estereótipos que afetam sua
autoestima, pois busca enfatizar diferenças que tentam inferiorizá-lo em relação à
construção social do homem branco. É o sujeito que tem a potência do falo, mas está
subestimado por não corresponder a padrões eurocêntricos de beleza, subjugado ao
lugar  das  minorias  em  cargos  políticos,  em  atividades  profissionais  bem
remuneradas, nas universidades e ainda tratado como alvo permanente da opressão
policial. (Uzel, 2020, p. 93).

A  chegada  dos  colonizadores  à  África  gerou  uma  reação  de  espanto  diante  das

representações em barro do orixá Exu, que era concebido como um homem com um pênis

desproporcionalmente grande, superando o tamanho de seu corpo. Em função disso, a Igreja

Católica estabeleceu uma associação entre Exu e a figura do diabo cristão, considerando-o um

deus  de  uma cultura  distinta  da  católica  e  apresentando características  sexuais  marcantes

(Costa,  2012),  as  quais  eram  sistematicamente  silenciadas  e  reprimidas  pela  instituição

eclesiástica. O imaginário social em torno do “negão” forte e viril fundamenta-se em matrizes

históricas como essas, que, por sua vez, configuram o pensamento colonial brasileiro. Essa

construção associativa  entre  força  e  virilidade  molda  a  representação do homem negro  e

também influencia a construção do ideal de pênis.

O período escravagista,  que  consolidou a  escravidão como uma instituição  social,

reverbera na contemporaneidade de forma explícita. A expectativa em relação à figura do

“negão”  entre  homens  negros  decorre  desse  processo  de  exploração  e  silenciamento  da

população negra.  Esse estereótipo configura um corpo que é  concebido como forte,  viril,

sexualmente atraente, inesgotável e sempre disponível para satisfazer os desejos de aqueles

que o fetichizam.

Considerando isso,  esse arquétipo que permeia  o imaginário social,  assim como o

imaginário de parte da comunidade LGBTQIA+, especialmente entre homens gays, possui

raízes  profundamente  enraizadas  na  história  da  colonização  brasileira.  Ao  observar  a

comunidade  LGBTQIA+,  percebe-se  uma  expectativa  recorrente  de  que  homens  negros

devem  incorporar  características  específicas,  homologadas  às  construções  sociais

predominantes. 

Considerações finais

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



93

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

Por fim, as análises desenvolvidas ao longo deste artigo permitiram uma compreensão

crítica dos mecanismos discursivos que sustentam a sexualização do corpo negro gay e os

impactos  disso  na  construção  de  sua  identidade  em  meios  midiáticos.  Ao  examinar  as

representações visuais e textuais presentes em plataformas digitais, revelou-se como o corpo

negro masculino é constantemente objetificado e hipersexualizado, confinando esses sujeitos

a  estereótipos  que  reforçam dinâmicas  de  poder  racial  e  sexual.  A interseção entre  raça,

sexualidade e mídia evidencia que esses discursos midiáticos perpetuam uma hegemonia que

aprisiona o homem negro gay em uma posição subalterna, negando-lhe a complexidade de sua

subjetividade e identidade.

O  presente  estudo  contribui  para  os  debates  acadêmicos  sobre  a  racialização  e  a

sexualização no campo da análise discursiva e dos estudos culturais, ao revelar as implicações

sociais e psicológicas da fetichização do corpo negro. Com base nas teorias de autores como

Michel Foucault  (1979), Stuart  Hall  (1997) e Frantz Fanon (1952), foi possível discutir  a

maneira pela qual o racismo e a colonialidade moldam as práticas discursivas que continuam

a  desumanizar  o  corpo  negro.  As  reflexões  aqui  expostas  evidenciam  a  necessidade  de

desconstrução desses estereótipos em busca de uma representação mais diversa e inclusiva,

que respeite a pluralidade de experiências dentro da comunidade LGBTQIA+.

Portanto,  a sexualização do corpo negro gay, enquanto prática discursiva,  deve ser

reconhecida  como  um  fenômeno  histórico  e  cultural,  cujas  raízes  estão  profundamente

imbricadas em relações coloniais de poder. A pesquisa aqui desenvolvida amplia o campo de

estudo ao propor uma análise crítica da reprodução midiática dessas imagens estigmatizadas,

além  de  sugerir  a  urgência  de  novos  estudos  que  explorem  alternativas  discursivas  que

promovam a dignidade e a valorização desses sujeitos, para além de sua objetificação sexual.

REFERÊNCIAS
ALBUQUERQUE Júnior, Durval Muniz de. A invenção do Nordeste e outras artes. 4. ed.
São Paulo: Cortez, 2010. 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 2005.
BHABHA, Homi K.  O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila, Eliana Lourenço de
Lima Reis e Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998.
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas linguísticas: o que falar quer dizer. São Paulo:
EDUSP, 1996.
FANON, Frantz.  Pele negra, máscaras brancas.  Tradução de Renato Da Silveira. 2.  ed.
Salvador: EDUFBA, 2008.
FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução de Laura Fraga de Almeida Sampaio.
17. ed. São Paulo: Loyola, 2014.
FREYRE, Gilberto.  Nordeste: aspectos da influência da cana sobre a vida e a paisagem do
Nordeste no Brasil. 7. ed. Rio de Janeiro: J. Olympio, 2004.

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.



94

                                  Francisco Arkires Silva do Nascimento & Rafael Lima Vieira

GILMAN, Sander L.  Diferença e patologia: estereótipos da sexualidade, raça e loucura.
Tradução de Wladir Dupont. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1985.
HALL, Stuart.  A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz Tadeu da
Silva e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2014.
QUEIROZ,  Ivo  Pereira  de.  Fanon,  o  reconhecimento do negro e  o  novo  humanismo:
horizontes descoloniais da tecnologia. 2013. Tese (Doutorado em Tecnologia) - Universidade
Tecnológica Federal do Paraná, Curitiba, 2013. 
RODRIGUES, Walter Hugo de Souza. Desmistificando a sensualidade naturalizada do ébano:
Um estudo acerca da objetificação do corpo do homem negro. Revista Cadernos de Gênero
e Tecnologia, 13 (41): 267-284, 2020.
SANTOS DA COSTA, Oli. Exu, o orixá fálico da mitologia nagô-yorubá: demonização e
sua  ressignificação  na  Umbanda.  Tese  de  Doutorado,  Ciências  da  Religião,  Pontifícia
Universidade Católica de Goiás, 2012.
SANTOS, C. L. B. dos; SANTOS, M. A. dos. Campainhas, Letreiros, Luz de Política: sobre
ser negro, gay e filho de família inter-racial. Psicologia & Sociedade, São Paulo, v. 34, 2022.
Disponível em: https://doi.org/10.1590/1807-0310/2022v34246174. Acesso em: 19 set. 2024.
SILVA, Tomaz Tadeu da.  “A produção social  da identidade e da diferença”.  In:  SILVA,
Tomaz Tadeu da. (Org.). Identidade e diferença: A perspectiva dos estudos culturais. 7. ed.
Petrópolis: Vozes, 2000.
SOUZA, Rolf Malungo Ribeiro de. As representações do homem negro e suas consequências.
Revista Fórum Identidades, 6 (6): 98-115, 2009.
UZEL, Marcos. “O estigma do super negão: sexualidade em debate numa peça do bando de
teatro  Olodum”.  In:  OLIVEIRA,  Felipe  Henrique  Monteiro  (org.).  Nudez  em  cena:
insurgências dos corpos. São Paulo: Pimenta Cultural, 2019. pp. 88-103.

Horizontes Sociológicos Afro-Lusófonos. v. 1. n. 1. 2024.


