
 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 199 

Nomeando e registando nomes dos changana e ronga no sul de 
Moçambique colonial 

 
Naming and registering Changana and Ronga names in colonial southern 

Mozambique  
 

Júlio Machele 
Universidade Eduardo Mondlane - Moçambique 

Universidade Estadual de Santa Cruz - Brasil 
https://orcid.org/0000-0002-9797-0577 

 
 
RESUMO 
A colonização no território que veio a se tornar no moderno Moçambique pôs em 
contato os portugueses e os africanos de origem Bantu com diferenças assinaláveis 
do ponto de vista linguístico, cultural e histórico. Esta diferença se refletiu, em parte, 
nos esforços de adaptação fonológica e no uso de corruptelas tanto pelos 
portugueses como também pelos moçambicanos. O objeto deste artigo são os 
antropónimos dos machanga e maronga, ambos pertencentes ao grupo 
etnolinguístico Tsonga, do sul de Moçambique no período colonial. O objetivo é 
contribuir na compreensão da forma como o colonialismo impactou nos 
antropónimos em questão. Sustento que o advento do colonialismo implicou a 
imposição de nomes portugueses e que esta imposição levou à coexistência de dois 
nomes, por um lado o nome africano e, por outro lado, o nome português. Este 
processo foi violento e autoritário tendo contribuído para apagar os antropónimos 
que refletiam a cultura e história africanas pois os moçambicanos foram forçados a 
abandonar as suas referências a favor das referências do colonizador. E, na 
sequência de agência e engajamento estratégico dos moçambicanos face às 
imposições da administração colonial, defendo que alguns moçambicanos no Sul 
desenvolveram estratégias para preservar os nomes, de seus familiares e de 
antepassados no registro. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Nomear. Registrar. Antropónimos. Sul De Moçambique. Colonial 
 
ABSTRACT 
Colonisation in the territory that became modern Mozambique brought the 
Portuguese and Africans of Bantu origin into contact with marked differences from 
a linguistic, cultural and historical point of view. This difference was partly reflected 
in the efforts to adapt phonology and the use of corruptions by both the Portuguese 
and Mozambicans. The subject of this article is the anthroponyms of machanga and 
maronga, both belonging to the Tsonga ethnolinguistic group in southern 
Mozambique during the colonial period. The aim is to help understand how 
colonialism impacted on the anthroponyms in question. I argue that the advent of 
colonialism implied the imposition of Portuguese names and that this imposition led 
to the coexistence of two names, on the one hand the African name and, on the 
other, the Portuguese name. This process was violent and authoritarian and helped 
to erase the anthroponyms that reflected African culture and history, as 
Mozambicans were forced to abandon their references in favour of those of the 
coloniser. And, following the agency and strategic engagement of Mozambicans in 

https://orcid.org/0000-0002-9797-0577


 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 200 

the face of the impositions of the colonial administration, I argue that some 
Mozambicans in the South developed strategies to preserve the names of their 
relatives and ancestors in the register. 
 
KEYWORDS 
Naming. Registering. Anthroponyms. Southern Mozambique. Colonial 

 
 
1.Introdução 

Uma das fases mais importante do ciclo de um indivíduo é a atribuição do 
nome, geralmente depois do nascimento. A atribuição do nome de um indivíduo 
está intrinsecamente ligada ao contexto histórico, linguístico e cultural no qual o 
mesmo se encontra ligado (Mutunda, 2011, p.15; Kisel et al., 2017, p.298-299, 312; 
Kisel et al(a)., 2017, p.54; Zerkina et al., 2019, p.132-133). A surpresa e estranheza 
dos europeus relativamente aos nomes dos africanos deriva do contexto e, por 
conseguinte, da diferença histórica, cultural e linguística. No território que veio a se 
tornar no moderno Moçambique os portugueses se depararam com comunidades 
Bantu cuja estrutura linguística, por exemplo, é bastante diferente da língua 
portuguesa (ver: Ehret, 1998; Ngunga, 2004).  

Uma das consequências dessa diferença é o esforço de adaptação fonológica 
e corruptelas que tanto os africanos e os europeus foram adotando no encontro 
colonial. Mina Libombo (Perestrelo, 1554 apud Junod, 1996, p.37), em alusão ao 
chefe Libombo, perto do limite sul de Moçambique com E-Swatine (Swazilândia) e 
África do Sul, resultou da incompreensão de yi mina Libombo1 (me chamo Libombo 
ou eu sou Libombo), assim como os nativos na dificuldade de pronunciar Dionísio, 
nome de Dionísio António Ribeiro, então governador do presídio de Lourenço 
Marques morto em outubro de 1833 a mando de Dingane, irmão de Tchaka Zulu, o 
chamavam de Dunisa (Cohen, 1875, p.270-3 apud Liesegang, 1987, p.66). 

Geralmente os nomes dos moçambicanos antes do encontro colonial e da 
transplantação do sistema de registro português, mormente através das missões 
religiosas, não passavam por um registro escrito. Os nomes atribuídos aos 
indivíduos depois do seu nascimento eram guardados na memória e, nalguns casos, 
transmitidos de geração em geração através da recursividade dos membros da 
linhagem (FIRMINO, 2008, p.137, 139). A introdução do código do registro civil 
transplantado da metrópole introduziu a obrigatoriedade do registro civil dos nomes 
dos africanos para fins estatísticos e de controle, ou seja, para fins de administração 
colonial. Esse processo foi caracterizado pela violência e autoritarismo pela 
administração colonial que passou a impor, em alguns casos, nomes portugueses 
e, às vezes, com sentido pejorativo contribuindo assim para apagar os nomes que 
refletiam a cultura africana (ver: Mutunda, 2011). 

O objeto deste artigo são os antropónimos dos machangana e maronga2 do 
sul de Moçambique durante o período colonial e seu objetivo é contribuir na 
compreensão do impacto do encontro colonial nos respectivos antropónimos, ou 

                                                

 
1 Em xi-ronga e a língua originalmente falada na província de Maputo enquanto xi-changana é falada 
na província de Gaza.  
2 Singular changana e ronga respectivamente. Encontram se atualmente na baía de Maputo. 
Historicamente viviam nas terras dos chefes ou reis Nyaka, Tembe (Katembe), Mafumo (Kampfumo), 
Matoça (Matsolo), Manhiça, Libombo, Mavhota (Perestrelo 1554 apud JUNOD, 1996, p.37).  



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 201 

seja, na forma como a colonização e a modernização por ela trazida impactaram 
nos nomes dos indivíduos no sul de Moçambique. Defendo que a obrigatoriedade 
do registro dos indivíduos imposta pela administração colonial implicou a imposição 
de nomes portugueses. Por sua vez esta imposição resultou na coexistência de dois 
nomes para cada indivíduo, por um lado o nome familiar também chamado 
tradicional, e por outro o nome oficial comumente designado vito ra(dza) xilungu, 
que literalmente significa nome do branco ou nome português, mas que deve ser 
entendido como nome do registro.  

Esta coexistência equivalia à especificidade das identidades étnicas tidas 
como não civilizadas que de alguma forma tinham que passar a ter um nome 
civilizado (ver: Tonkin, 1980, P.658-659; Meneses, 2021) abandonando assim seus 
nomes tradicionais, ou seja, forçar os moçambicanos a aceitar as referências, 
história e cultura do colonizador (Meneses, 2021, p. 116). E, na sequência de 
agência e engajamento estratégico dos moçambicanos face às imposições da 
administração colonial, defendo que alguns moçambicanos no Sul desenvolveram 
estratégias para preservar os nomes, de seus familiares e de antepassados no 
registro.  

A literatura que trata dos antropónimos em Moçambique é bastante rara em 
comparação com a que se dedica à toponímia que por sua vez está numa fase 
incipiente (Ngunga, 2009; Ngunga, 2021; Ngunga, 2003; Mahumane & Tembe, 
2023; Cumbe, 2016; Roque, 2009; Henriksen, 2015; Fernandes, 2006). Em 
Moçambique a colonização agiu simultaneamente sobre os lugares e nomes dos 
lugares e sobre os indivíduos, seus corpos e seus nomes. Este atraso da literatura 
pode, em parte, ser explicado pelas perspectivas adotadas nos estudos das ciências 
sociais depois da independência nacional que se celebrou em junho 1975. A maioria 
dos estudos concentrou seu foco nos assuntos de natureza política e económica, 
não só para mostrar o impacto da colonização nas sociedades moçambicanas como 
também para mostrar a resistência às imposições políticas e económica (Isaacman 
& Isaacman, 1975; Isaacman & Isaacman, 1996; Hedges, 1999; Newitt, 2012; 
Péllisièr, 2000) e a trajetória pós-colonial (Adam, 1996; Abrahamsson & Anders, 
1994). 

Os estudos sobre a toponímia ainda que poucos continuam incrustados na 
antítese colonial/pós-colonial, endógeno/exógeno, nesta última na vertente 
endônimo/exônimo. Por exemplo, Ngunga (2021, p. 38, 48) refletindo sobre a 
transplantação de topónimos da metrópole para Moçambique conclui que, na 
maioria dos casos, os exônimos foram uma imposição, argumento partilhado por 
Meneses (2021, p. 116) que sustenta que eles representaram uma estratégia que 
visava obrigar os africanos a aceitar as referências, história e cultura do colonizador. 
Em protesto a esta imposição e levando em consideração a diversidade linguística 
de Moçambique Ngunga (2021, p. 38) insiste que as línguas locais devem ser 
refletidas na geografia, toponímia e na história do país (ver também Henriksen, 
2015; Cumbe, 2016). Na mesma lógica Mahumane & Tembe (2023) analisaram a 
persistência de topónimos coloniais numa cidade pós-colonial (Ex Lourenço 
Marques, atual Maputo) mostraram que o governo pós-colonial usou a mudança 
toponímica como forma de apagar os vestígios do passado colonial, mas que houve 
resistência em alguns casos à mudança toponímica por causa do hábito, a memória, 
a rejeição de topónimos estranhos (Mahumane & Tembe, 2023, p.186, 197).  

A questão dos nomes de origem africana no Sul de Moçambique e, mesmo 
quase em todo país, debate se com o problema da herança colonial que continua a 
minar o orgulho e a autoestima na utilização dos mesmos, situação que se projeta 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 202 

também para as línguas africanas. Ainda nos deparamos com uma percepção e 
atitudes negativas em relação aos nomes africanos e mesmo na recusa do ensino 
bilíngue por parte de alguns encarregados de educação.  

Na inscrição das memórias e identidades ligadas ao passado e à luta de 
libertação, Armando Emílio Guebuza, então presidente de Moçambique, defendeu 
que a toponímia é uma questão de autoestima, identidade cultural e história 
(Guebuza, 24/11/2009), o que por sua vez motivou a substituição ou atribuição de 
novos topónimos das localidades, ruas e escolas baseados na história e memória 
que refletem “a nova realidade da pátria amada.” No entanto, este apelo não se 
estendeu aos antropónimos. Pelo contrário, Mobutu Sese Seko, presidente do 
Congo, que depois o designou Zaire, encorajou a mudança dos antropónimos para 
a adoção dos que refletiam a realidade e o passado africanos, tendo ele próprio 
tomado a dianteira que de Joseph-Désiré Mobuto passou a se chamar Mobuto Sese 
Seko Nkuku Wa Za Banga. 

No entanto, quase nada é dito sobre os antropónimos senão referências de 
passagem numa tentativa de explicação da origem e em muitos casos o 
antropónimo surge atrelado a um evento político-econômico de certa importância. 
O missionário Alexandre A. Jacques (1971) compilou os sobrenomes (apelidos) dos 
mashangana, traçando suas origens e, às vezes, o significado que cada sobrenome 
(apelido) transporta consigo. No entanto, trata se de um trabalho etnográfico que 
fecha os olhos às dinâmicas trazidas pelo encontro colonial.  

Uma exceção nos chegou a partir do estudo de Gregório Firmino (2008) que 
estudou os antropónimos do Tonga de Inhambane. Seu estudo, ainda que faça 
alguma referência ao impacto da colonização nos antropónimos dos tonga, segue 
uma abordagem antropo-linguística e não presta atenção especial às estratégias 
usadas pelos africanos para preservar os seus nomes, de seus familiares e 
antepassados no momento do registro. Assim, com este artigo pretende participar 
no debate sobre atribuição de nomes, uma área dominada por linguistas, mas 
mobilizando para o efeito o contexto histórico que se resume no “encontro 
colonial”3 e a agência dos indivíduos do sul de Moçambique. 

Enquadra se nas ciências sociais e é de natureza qualitativa e interdisciplinar. 
Teve como base a análise crítica das fontes primárias e secundária, entrevistas e 
observações pessoais e privilegiou o método histórico-comparativo. Está organizado 
em três secções. A primeira discute o processo da atribuição do nome à criança; a 
segunda relaciona a tradição e a modernidade na atribuição de nomes e a última a 
agência dos africanos para preservarem seus nomes.    
 
2.Atribuindo nomes aos recém-nascidos  

Numa das longas conversas com meus interlocutores questionei sobre a 
proveniência do nome Dumezula. Em resposta meus interlocutores disseram que o 
nome Dumezulu é um nome tradicional que fora atribuído pela família materna 
porque assim os espíritos dos antepassados o queriam. De fato, na família materna 
dos meus dois interlocutores existiu um antepassado chamado Dumezulu 
(Entrevista coletiva concedida por Fred e Obete, cidade de Maputo, 02 jan. 2025). 
A família quis lembrar esse seu antepassado, pfucha vito dja qhále4, ou seja, 

                                                

 
3 Os próprios linguistas têm se ocupado da ideia da inter-relação entre a linguística e aspetos 
extralinguísticos (ver: ZERKINA et al., 2019, p.133-134). 
4 Ressuscitar nome dos antepassados, dos tempos antigos (Junod, 1996, p.47). 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 203 

ressuscitando seu nome antigo. Assim, através desse ato de memória, um 
antepassado foi imortalizado. Nas conversas se confirmou que o antepassado 
Dumezulu se impôs depois da família ter consultado um adivinho, o famoso deitador 
de ossículos ou curandeiro5 (ver: Junod, 1996, p.47-49).  

De fato, contrariamente à visão ocidental defendida por teóricos do nonsense 
(sem significado) (KISEL at al.(a), 2017, p.54) nomes dos indivíduos no sul de 
Moçambique são palavras com significado contendo um contexto histórico daí se 
investir muito cuidado e consideração na escolha do nome da criança (Mutunda, 
2011, p.15). À semelhança do que acontece entre os manyika, um sub-grupo dos 
shona no Zimbabwe e centro de Moçambique, entre os maxangana e maronga “os 
nomes não são simplesmente atribuídos. São atribuídos na sequência de uma 
reflexão ponderada” (Mapara, 2022, p.94; ver também: Chipara & Mushangwe, 
2016, p.86). 

A aparição do antropónimo Dumezulu em Moçambique está intimamente 
ligada a vários momentos importantes da história da região com destaque para o 
Mfecani6 a partir dos inícios do século XIX (ver: Liesegang, 1970; Peires, 1978), o 
trabalho migratório para plantações e minas de ouro e diamante na África do Sul 
(ver: Covane, 2001; Gaspar, 2006; Packard, 1989; Harries, 1994).  

No primeiro caso foi Soshangane que expulso por Tchaka Zulu liderou um 
grupo nguni que depois de ter permanecido pouco tempo entre o rio Incomate e o 
Limpopo veio a se estabelecer no centro e sul de Moçambique e fundou o Império 
de Gaza. Quando o fundador perdeu a vida seguiu se uma guerra de sucessão 
disputada pelos dois irmãos Mzila e Mawewe (Liesegang, 1970; Liesegang, 1981). 
As batalhas entre estes tiveram lugar em vários locais incluindo na Nkwauéué ou 
Nkwaheua, atual Alto Maé, uma vez que há registro de que o chefe Hewa ou Héua 
esteve envolvido nesta guerra ao lado de Mawewe (Anónimo, 08/06/2016). Mawewe 
e parte significativa dos vencidos na guerra de sucessão deslocaram se para 
Zululândia onde continuaram com as suas vidas, mas os outros permaneceram no 
território moçambicano.  

Depois da guerra de sucessão antropónimos ligados aos dois irmãos em 
contenda foram sendo atribuídos à algumas crianças, por se tratar de nomes de 
chefes (Junod, 1996, p.47), mas também das circunstâncias do nascimento de uma 
criança. De fato, segundo Junod (1996, p.48) podia se atribuir o nome de Mauêuê 
[Mawewe] “se a criança nasceu durante a guerra feita pelo chefe deste nome.” 
Antropónimos ligados às circunstâncias do nascimento eram e continuam a ser um 
dos modos de atribuir nome da criança (Junod, 1996; Languene, 2024), fato 
confirmado com casos de Nhimpine (para significar nascido na guerra), Ndleleni 
(nascido no caminho), pfuleni (durante a chuva)7, Marrumbini (nas ruínas), (Junod, 

                                                

 
5 As vezes a consulta dos espíritos dos antepassados adquiria importância a tal ponto que algumas 
crianças acabavam crescendo sem nome e eram chamadas de xikalavito. Isto se mantinha até que 
o verdadeiro nome fosse identificado pelo curandeiro ou adivinho capaz (Entrevista por telefone 
concedida por  Machele, Sérgio 12 jan. 2025).  
6 Mfecane implica de um lado a fuga forçada e depois a conquista e colonização, de africanos por 
africanos, no sentido utilizado por John Iliffe (1995), levou em muitos casos à formação de estados 
estratificados. 
7 Existe na cidade de Matola, província de Maputo, um bairro chamado Infulene, corruptela de hi 
mpfuleni que significa local com frequência da chuva, na chuvada, no local chuvoso, no regato, no 
ribeiro, no riacho (ANÓNIMO, 08/06/2016).  



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 204 

1996, p.48), Lhomulu (nascido no sofrimento), Ussiwanine (nascido na desgraça), 
Ndlalani (na fome), etc. 

Este modelo de atribuição de nome foi também notado durante o trabalho de 
recolha de tradições orais pela equipa liderada pelo Professor Gerhard Liesegang. 
De acordo com Boaventura dos Santos Parruque entrevistado por Gerhard 
Liesegang quando migraram da Zululândia para sul de Moçambique “sem condições 
de vida disseram: ah, somos agora os Khumbane (porco do mato, javalí)” 
(Liesegang, 1981, p.22). Houve também casos em que o sistema de nomear 
demostra que o nome atribuído a uma criança é uma mensagem, não para a criança 
em si, mas para os outros (Tonkin, 1980, p.655), geralmente os de mau olhado 
incluindo feiticeiros. Nhamahaivo, significando é carne deles se enquadra neste 
modelo de nomeação que uns parentes adotaram depois de perder crianças 
anteriores “devoradas por feiticeiros.” Estes parentes “julgavam certamente que 
este nome seria para a criança uma proteção, sem dúvida porque os bruxos viam 
assim que os seus crimes eram conhecidos e tinham medo…” (Junod, 1996, p.48). 
Estes modelos de escolha e atribuição do nome levam em consideração uma 
complexidade de fatores, mas sempre atrelados ao significado (ver: Kisel at al., 
2017, p.299-301, 309-312; Kisel at al(a)., 2017, p. 54-55; Zerkina et al., 2019, p.132-
133). 

No segundo caso marcado pela procura de melhores condições de trabalho 
na vizinha África do Sul (Covane, 2001; Gaspar, 2006; Packard, 1989; Harries, 1994) 
moçambicanos passaram a entrar em contato com antropónimos sul africanos, 
ingleses e bóers. É muito provável que o antepassado de Dumezula tenha seus 
antepassados na África do Sul uma vez que Dumezulu ocorre muito por lá (Jackson, 
1986). No entanto, o antropónimo Dumezulu continuou em apreço na memória 
individual e coletiva daqueles que se identificavam com antropónimos na África do 
Sul assim como em Moçambique no último caso seguindo a lógica da recursividade 
dos membros da linhagem (Firmino, 2008, p.137, 139).  

Um outro modo de atribuição de nomes à recém-nascidos deriva da 
exploração do capital social quando a um amigo ou mesmo a um viajante é dado o 
privilégio, fato que acaba contribuindo para o estabelecimento de um laço especial 
entre essa pessoa e a criança (Junod, 1996, p.48) incluindo as duas famílias em 
causa. Através deste processo o amigo do nome, algo que se aproxima à figura do 
padrinho e afilhado, torna se parte integrante do ciclo da vida da criança que deu 
nome. 

Importa referir que os constituintes do nome geralmente incluem o nome 
próprio seguido pelo nome do pai e por fim o apelido (sobrenome) ou nome clânico. 
Assim, a atribuição de nomes entre os ronga mostra a presença de uma visão 
patrilinear de filiação, na medida em que eles concebem os laços de 
consanguinidade tendo em conta a relação do indivíduo, tanto mulher ou homem, 
com o seu pai (pater biológico ou social) estendendo se ao avô e bisavô paternos 
(Firmino, 2008, p.131). 

Por sua vez, os portugueses, que desde os primeiros momentos se 
preocuparam com o proselitimo, atribuíam nomes ou alcunhas portugueses aos 
chefes  que aceitavam a conversão, mas tais nomes circulavam entre os 
portugueses continuando a população a usar o nome anterior à conversão. Por 
exemplo, nos meados do século XVI um chefe Gwambe em Inhambane foi batizado 
pelo missionário jesuíta Gonçalo da Silveira com o nome de Bastião de Sá (Axelson, 
1973, p.221) enquanto um outro chefe Tonga recebeu o nome de Dom Constantino 
(Axelson, 1973, p.146; Mudenge, 1988, p.64). Foi ainda Gonçalo de Silveira que 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 205 

batizou o Mwenemutapa Negomo Mupunnzagutu e sua mãe dando lhes os nomes 
de Dom Sebastião em homenagem ao rei português e Dona Maria respetivamente. 
E no mesmo ritmo chegou a batizar entre 250 a 300 pessoas da elite do Estado de 
Mwenemutapa (MUGENGUE, 1988, p.65) dando lhes, como era lógico, novos nomes. 
O rei Nyaka, na atual ilha de Inhaca, foi alcunhado Garcia de Sá por Lourenço 
Marques e António Caldeira (THEAL, 1903, p.xxiv). Este processo inicial, ainda que 
menos violento, representava o início da introdução das referências alógenas no 
processo de nomeação que posteriormente iria assumir contornos violentos pois os 
africanos passaram a ser obrigados a aceitar as referências, história e cultura do 
colonizador (Meneses, 2021, p.116). 
 Os batismos e os novos nomes portugueses cresceram à medida da 
implantação da religião católica romana (ver: Santos, 1999; Axelson, 1973; 
Mudengue, 1988) e, numa fase posterior, devido à sua estreita relação com o Estado 
colonial português (Pereira, 2000; Pina-Cabral, 2012). Os padres eram, na verdade 
funcionários do Estado colonial. Por exemplo, o Padre Joaquim de Santa Rita 
Montanha (1806-1870) que atuou em Inhambane, além dos deveres com o culto 
tais como oficiar missas aos domingos e dias santificados, batismos, casamentos e 
enterros para os cristãos, também elaborava documentos com função jurídica. De 
fato, a certidão de batismo por ele elaborada “servia igualmente como certidão de 
nascimento em questões de nacionalidade” (Liesegang, 1990, p.73), situação que 
também acontecia nos territórios de Gaza e Lourenço Marques (atual Maputo). 
 O Regulamento do Registro Paroquial em Moçambique aprovado de decreto 
de 9 de setembro de 1863 (Cacodcar, 1960, p.13) pressupunha sempre o batismo 
e, por consequência, um novo nome. As afilhadas, os afilhados e filhos, muitos 
destes embora não declarados oficialmente, do padre Joaquim de Santa Rita 
Montanha passaram a ostentar nomes oficias portugueses.  
 
3.Entre a tradição e a modernidade: registro dos africanos 

A implementação da administração colonial que seguiu a Conferência de 
Berlim (1884-1885) e as “campanhas de pacificação”, entenda se guerras de 
subjugação, até 1895-7 no Sul, 1920 no centro (ver: NEVES, 2018) e 1924 no norte 
(ver: LOBATO, 1971) significou a obrigatoriedade dos moçambicanos se sujeitaram 
ao poder colonial português autoritário. Em alguns casos este autoritarismo se 
refletiu na imposição de um nome estrangeiro (português) no próprio momento de 
registro. 

A história do pai do velho Chico é bastante ilustradora. Seu pai recebeu o 
nome de João no dia que foram registrá-lo. Seus pais o deram o nome de um dos 
antepassados, vito dja qhále (nome dos antepassados), mas no momento foram 
obrigados a anuir com um novo nome estranho imposto na administração. Não 
chegou a perceber por que não o registraram com o nome do antepassado porque 
o nome João segundo ele, não teve a aprovação dos espíritos dos antepassados da 
família, entidades da família que se acredita terem adquirido poderes extra-
humanos depois da morte e que os possibilita intervir nas vidas dos membros da 
família ainda em vida (ver: Ekpatt, 2021; Ushe, 2017). 

Esta atitude é compreensível na medida em que em relação aos familiares 
fisicamente mortos na religião africana acredita se que eles continuam vivos nas 
memórias daqueles que continuam a lembrá-los, “eles são vistos como presentes e 
têm interesses nos assuntos de suas famílias” (Mbita, 1975 apud Ushe, 2017, 
p.170). Para o velho Chico isso pode ter sido a causa de alguns infortúnios que seu 
pai testemunhou em vida por lhe atribuírem o nome estranho ainda que não fosse 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 206 

usado no meio familiar e nos rituais de contato com os espíritos dos antepassados 
porque vêm tudo por serem omnipresentes (ver: Ekpatt, 2021). Era daqui que 
derivava o conforto porque João era tratado pelo nome tradicional. 

Situações do velho João se generalizaram com a implementação da 
administração colonial. O acesso à educação pressupunha um registro que logo à 
partida via com desprezo os antropónimos de origem africana não só por causa das 
diferenças linguísticas e de adaptação fonológica, mas porque o colonialismo 
português subalternizou quase tudo relacionado com os moçambicanos incluindo 
seus antropónimos. E para piorar antropónimos jocosos como os casos de 
“Mentiroso”, “Sozinho”, “Dezembro”, “Cerveja”, “Governo”, “Gajo”, Escudo”, 
“Engenheiro”, “Pergunta Bem”, “Cebola Podre”, etc. começaram a fazer parte da 
realidade moçambicana na maioria dos casos desligados do significado africano.  

O exercício que gradualmente levou ao esvaziamento do significado do nome 
atribuído a uma criança começou no período colonial, mas continuou depois da 
independência antes do sistema do registro civil moçambicano intervir para 
aconselhar a mudança do nome por causa das possíveis implicações na vida da 
criança com destaque para o bullying. Alguns antropónimos por causa da diferença 
fonológica foram adaptados (Mabjaia ficou Magaia, Mavota transformou se em 
Mahotas, Bilankulo em Vilanculos, Mandlate para Manjate, Mboa para Boa, etc.) 

O Estatuto do Indigenato criado em 1926 pelo Decreto 12.533 e extinto 
teoricamente em 1961 pelo Decreto-Lei 43.893, de 1961, de 6 de setembro, 
inaugurava a questão de assimilação que abordava a questão da extinção da 
condição de indígena e da aquisição da cidadania portuguesa o que pressupunha, 
de acordo com o artigo 54, que um indivíduo candidato a assimilado devia, entre 
outras coisas: falar corretamente a língua portuguesa e ter bom comportamento e 
ter adquirido a ilustração e os hábitos pressupostos para a integral aplicação do 
direito público e privado dos cidadãos portugueses (Estatuto dos Indígenas 
Portugueses nas Colónias da Guiné, Angola e Moçambique, Decreto-Lei no. 39.666, 
de 20 de maio de 1954, Capítulo III, p.221).  

Famílias assimiladas com origens rurais, mesmo tendo se transferido para as 
zonas urbanas, tenderam a atribuir dois nomes às crianças, um nome tradicional e 
outro de registro a ser usado em todos contatos com a administração colonial com 
destaque para a educação, saúde e no acesso aos sacramentos da igreja católica 
romana, mas isto era raro em famílias mestiças cujo pai era de procedência 
europeia ou asiática. 

Embora não esteja explícito nas disposições do Estatuto do Indigenato, é fato 
assente que a aquisição da cidadania portuguesa foi feita também com o sacrifício 
dos antropónimos moçambicanos. Ao se constatar que a mobilidade social num 
Estado colonial português dependia fortemente da assimilação a preferência dos 
antropónimos portugueses em detrimento dos moçambicanos começou a ganhar 
espaço. Quem detinha o poder de nomear passou a notar que a aquisição da 
cidadania portuguesa implicava também atribuir às crianças um nome português 
ainda que se conservasse o sobrenome (apelido) original. 

Parafraseando Ngugi Wa Thiong’o ao examinar a língua na literatura africana, 
pode se dizer que atribuir um nome português era assumido como um meio natural 
de mediação entre o africano que procurava transitar para a unidade do mundo 
português (ver: Thiong’o, 1987, p.6). E seguindo o mesmo autor e o debate que 
desenvolveu com Chinua Achebe pode se questionar se era justo que um africano 
abandonasse seu nome para adotar um outro a ele estranho? Esta questão leva à 
conclusão de que alguns moçambicanos podem ser bem descritos como não tendo 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 207 

escapado à lógica fatalista da posição inatacável dos nomes portugueses na 
atribuição de nomes (Achebe, 1964 apud Thiong’o, 1987, p.7).  

Os portugueses acabaram assim, por influenciar o modelo de atribuição do 
nome. Passou se a registrar um ou dois nomes atribuídos e um ou dois nomes 
familiares (sobrenomes ou apelidos), normalmente o primeiro sobrenome (apelido) 
pertencente à família da mãe enquanto que o último é da família do pai ou vice-
versa (Cohn, 2012 apud Chipara & Mushangwe, 2012, p.21).  

A assimilação e alienação foram tantas que mesmo depois da independência 
nacional muitas crianças não gostavam de serem tratadas pelos seus nomes 
verdadeiramente africanos (moçambicanos). A conferência de Berlim se tornou 
efetiva através de espada e balas, mas depois através do giz e apagador. De fato, 
“A nova escola tinha a natureza do canhão e do íman”, na medida em que 
conquistou o corpo e fascinou a alma (Kane apud Thiong’o, 1987, p.9).  

As línguas xichangana e xironga, que através de suas imagens e símbolos 
davam aos falantes uma visão do mundo, foram substituídas por uma língua 
estranha, a língua portuguesa. E para piorar as crianças nas escolas do sistema 
colonial português não podiam ser encontradas a falar suas línguas e era lhes 
negada chamar seus colegas e amigos pelos nomes e alcunhas tradicionais tais 
como Lhonipa (Respeito), Matanatu (aquele que vem com os problemas dele), 
Dunga Mati (aquele que mexe e remexe a água, aquele que estraga), Ndleleni (no 
caminho), pfuleni (na chuva), Marrumbini (nas ruínas), Lhomulu (no sofrimento), 
Ussiwanine (na desgraça), Ndlalani (na fome), etc. Esta educação quase que acabou 
com a literatura oral que permitia partilhar os significados dos nomes e alcunhas 
atribuídos aos indivíduos.  

Ao atacar as línguas moçambicanas o sistema educacional colonial português 
acabou com um veículo que era simultaneamente meio de comunicação e um 
portador da cultura (ver: Thiong,o, 1987, p.13-20). E conforme se avançou acima 
que os nomes geralmente atribuídos tinham significado por isso havia muita 
ponderação na escolha e na atribuição (ver: Mutunda, 2011; Mapara, 2022, p.94; 
ver também: Chipara & Mushangwe, 2016, p.86) com a imposição de antropónimos 
portugueses esses significados se perderam. 

A influência da África do Sul no sul de Moçambique cresceu durante a 
administração colonial mercê do continuado trabalho nas plantações, na indústria 
de mineração e outros setores incluindo o informal. Esta influência se refletiu na 
importação dos antropónimos de origem sul africana e inglesa. Antropónimos como 
Sixpence, Faife (Five), Spoon, Fiftine (Fifteen), etc., tornaram se comum e foram 
vernaculizados e aportuguesados posteriormente, sobretudo no registro. Este 
aportuguesamento consistiu na adaptação fonológica dos nomes ingleses, 
mantendo se o som, mas mudando a grafia. Este processo foi menos violento pois 
que resultou de uma escolha deliberada por parte de quem detinha o poder de 
nomeação, podendo ser o pai, viajante estranho, tio, avôs, etc. Portanto, não foi um 
processo baseado numa estratégia de obrigar a aceitação de referências do 
colonizador (ver: Meneses, 2021). 

 
4.Resgatando os nomes 

O nome próprio, seguido do nome do pai e por fim o apelido (sobrenome) do 
pai eram, no geral, os constituintes do nome registrado nos serviços de registro 
civil, um modelo que reflete uma visão patrilinear. No entanto, nem sempre este 
esquema de nome próprio + nome do pai + apelido (sobrenome) era obedecido. Os 
casos de Neneto e Nelson ilustram como por meio substituição do nome do pai ou 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 208 

acréscimo de um nome tradicional, através da recursividade dos membros da 
linhagem, ajudou na preservação dos nomes dos antepassados. 

Logo à nascença foram atribuídos o vito dja qhále (nome antigo, dos 
antepassados) e o vito dra xilungu, o nome do registro. Assim, Neneto e Nelson 
eram os nomes do registro, mas para eles desprovidos de um significado “porque 
nem existiu na família pessoa com este nome” (Entrevista concedida por NELSON, 
Guava, Marracuene, província de Maputo, 21 out. 2023). Este cenário foi confirmado 
por Neneto que por sua vez disse que “ao que tudo indica será a partir de mim que 
surgirão outros com o meu nome” (Entrevista concedida por Neneto, Khongoloti, 
cidade da Matola, província de Maputo, 21 out. 2023). 

O pai dos dois, aproveitando se do sistema português que aceita dois nomes 
atribuídos (exemplo: Maria Madalena, João José), os registrou primeiro com o nome 
português seguindo do nome dos antepassados + nome dele e por fim o apelido 
(sobrenome) (ver: Cohn, 2012 apud Chipara & Mushangwe, 2012, p.21). O pai dos 
dois endossou o modelo português, mas o reformulou criticamente (ver: Newell, 
2013, p.1) resistindo à deliberada supressão dos nomes da sua linhagem (ver: 
Fitzpatrick, 2012, 61-81).   

Fora deste caso há outros parentes que conseguiram preservar os nomes das 
suas crianças explorando habilmente a presença de funcionários e funcionárias 
africanas nos serviços de registro, mas também o estatuto e laços sociais. Nomes 
como Nheleti (estrela), Nhimpini (na guerra), etc passaram a ter alguma aceitação 
no registro civil. Por exemplo, o velho Nhaule foi categórico ao afirmar que “foi fácil 
fazer o registro sem passar por censura porque conhecia os funcionários do registro 
civil” (Entrevista concedida por Nhaule, cidade de Maputo, 11 set. 2024). Embora 
os serviços de registro civil estivessem, no exercício do poder de aceitar ou recusar 
o nome, às vezes com certos requintes de autoritarismo, havia formas para resistir 
e contornar com o intuído de preservar o nome africano. 

Nyimpine Chissano (1970-2007), filho de Joaquim Alberto Chissano, primeiro 
negro a matricular se no Liceu Salazar (atual Escola Secundária Josina Machel), 
segundo presidente de Moçambique entre 1986 e 2005, nasceu no calor da luta de 
libertação nacional (1964-1974) cujo santuário era a Tanzânia onde a Frente de 
Libertação de Moçambique (FRELIMO) se tinha, com a permissão e ajuda do governo 
de Julius Nyerere, estabelecido para poder mover a luta (ver: Samuels, 1971) “foi 
batizado em homenagem a esses tempos, com um nome que na língua 
[xi]changana, a etnia do pai, significa ‘na guerra’” (RTP, 17 de novembro de 2007).  

Os pais cujos filhos nasceram durante a luta de libertação nacional no 
Tanganyika (atual Tanzânia) ou nas zonas libertadas estavam livres das pressões 
do modelo português quer na escolha assim como na atribuição do nome aos filhos. 
Tanganyika e as zonas libertadas foram espaços que permitiram que o poder de 
nomeação não fosse influenciado pelo colonialismo. De fato, esta luta personificou 
a recusa da aceitação da cidadania portuguesa às custas de ser moçambicano. 
Embora as crianças nascidas fora do controle da administração colonial durante a 
luta de libertação nacional não fossem registradas o Decreto-Lei 21/76 de 22 de 
maio facilitou o seu registro pois que incluía os nascimentos ocorridos “nas antigas 
zonas libertadas e no estrangeiro, de militantes da FRELIMO e de outras pessoas ali 
domiciliadas” (ver também: Nhangumbe, 2018, p.33-36). 

 
Conclusão 
 Este artigo tratou do impacto da colonização nos antropónimos do grupo 
tsonga do Sul de Moçambique designados especificamente por maronga e 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 209 

machangana. Ambos são de origem bantu e os nomes próprios atribuídos aos 
membros tem o substrato bantu. No entanto, a chegada dos portugueses começou 
a marcar a introdução de novos antropónimos de origem portuguesa inicialmente 
por meio de batismos e alcunhas.  

Devido às diferenças linguísticas ocorreu, na relação entre os portugueses e 
africanos adaptações fonológicas de alguns antropónimos de cada lado, mas 
também a coexistência de dois nomes entre os africanos, o nome tradicional por 
um lado e o nome oficial de origem portuguesa por outro. Em alguns casos esta 
coexistia é resultado da imposição da administração colonial à medida do 
estabelecimento, sobretudo depois das campanhas de subjugação das unidades 
políticas africanas. Os antropónimos de origem portuguesa foram ganhando espaço, 
mas revestidos de violência e autoritarismo uma vez que eles, os portugueses, 
detinham o poder de nomear oficialmente. No entanto, com recursos a várias 
estratégias alguns africanos conseguiram preservar alguns nomes africanos.     
 
Referências 
ABRAHAMSSON, H. & NILSSON, A. Moçambique em transição: um estudo dee 
desenvolvimento durante o período 1974-1992. Maputo: Editora Padrigu/CEEI/ISRI, 
1994. 
ADAM, Y. Escapar aos dentes do crocodilo e cair na boca do leopardo: 
trajectória de Moçambique pós colonial, 1975-1990. Maputo: Promédia, 1996. 
AGÊNCIA GERAL DO ULTRAMAR. Estatuto dos indígenas portugueses das 
províncias da Guiné, Angola e Moçambique – Decreto-Lei, número 39666 de 
20 de maio de 1954. Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1954. 
ANÓNIMO. Moçambique (do outro lado do tempo). Disponível em: 
https://web.facebook.com/MocambiquedoOutroLadoDoTempo/posts/18181423041
902191/, acesso em: 23 out. 2024. 
AXELSON, E. Portuguese in South-East Africa, 1488-1600. Johannesburg: C. 
Struik (PTY) Ltd, 1973. 
CHIPARA, M. & MUSHANGWE, H. A Cross-Cultural Comparative Study of Shona-
Portuguese and Shona-Chinese Names. In: NYAMBI, O.; MANGEENA, T.; PFUKWA, C. 
(eds.), The Post Colonial Condition of Names and Naming Practices in 
Southern Africa, Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2016. 
CUMBE, C. Formal and Informal Toponymic Inscriptions in Maputo: Towards Socio-
Linguistics and Anthropology of Street Naming. In: BIGON, L (Eds.). Place Names 
in Africa Colonial Urban Legacies, Entangled Histories. Springer International 
Publishing Switzerland, 2016 p.200-205. 
DECRETO-LEI 43.893, de 1961, de 6 de setembro, revoga o Estatuto do Indigenato.  
DIAS, S. Glossário toponímico, histórico-administrativo e etnográfico 
(Moçambique). Lisboa: [s.n.], 1981. 
ISAACMAN, A. Cotton is the mother of poverty: peasants, work and rural struggle 
in colonial Mozambique, 1938-1961. Portsmouth, NH: Heinemann: 1996 
EKPATT, AniediAbasi Okon. Concepts of God, Divinities, Ancestors, and Spirits in 
African Traditional Religious Thought: Conceptual Analysis. In: ESSIEN, D. E. (ed.), 
Phenomenological Approaches to Religion and Spirituality, IG Global, 2021, 
pp.18-43, https://10.4018/978-1-7998-4595-9.ch002   
FERNANDES, J.L.P. República [Popular] de Moçambique. As Alterações 
Toponímicas e os Carimbos do Correio. Edições Húmus Limitada, Biblioteca 
Electrónica de Filatelia (e-B), Set. 2006, 
https://www.fep.up.pt/docentes/cpimenta/lazer/html/ebook/bfd013_p.pdf  

https://web.facebook.com/MocambiquedoOutroLadoDoTempo/posts/18181423041902191/
https://web.facebook.com/MocambiquedoOutroLadoDoTempo/posts/18181423041902191/
https://10.0.15.178/978-1-7998-4595-9.ch002
https://www.fep.up.pt/docentes/cpimenta/lazer/html/ebook/bfd013_p.pdf


 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 210 

 
FITZPATRIC, L. A. African Names and Naming Practices: The Impact Slavery and 
European Domination Had on the African Psyche, Identity and Protest. MA, Ohio: 
The Ohio State University, 2012, 
http://rave.ohiolink.edu/etdc/view?acc_num=osu1338404929. 
GUEBUZA, A. “A Toponímia: uma questão de auto-estima, identidade cultural e 
historia”, 24/11/2009 (Disponível em: 
http://armandoguebuza.blogspot.com/2009/11/toponimia-uma-questao-de-auto-
estima.html, acesso em: 04 março 2024). 
HENRIKSEN, S. M. Da tradição a Modernidade e de volta Novamente – O Caso da 
Toponímia da Cidade de Maputo. Conferência “Alberto Viegas” – Modernizando as 
Tradições, Nampula, 27-29 maio 2015. 
JACKSON, A. O. Xolo Mat Associations. South African Journal of Ethnology, vol. 
9, n.2, 1986, pp.67-74. 
JACQUES, A. A. Swivongo swa machangana (vatsonga). Clevaland & Transvaal: 
The Central Mission Press, 1971. 
JUNOD, H. Usos e costumes dos Bantu. Vol. II. Maputo: Arquivo Histórico de 
Moçambique, 1996. 
KISEL, O.; ZERKINA, N.; SAVINOVA, Y.; ZALAVINA, T.; KOZHUSHKOVA, N.; 
AKHMETZYANOVA, T. & MIKHAYLOV, V. V. Linguistic nad Social Aspects of Name 
Giving Motivation. Espaço Plural, v. 18, n. 36, 1º semestre 2017, pp.297-316. 
KISEL, O. V.; ZARUTSKAYA, Zh. N.; MIKHAYLOV, V. V.; ZARUTSKAYA, O. A.; BOSIK, G. 
A. Are Proper Names Meaningful or Meaningless?. Russian Linguistic Bullentin, 
v. 4, n. 12, 2017, p.54-56. 
LIESEGANG, G. Achegas para o estudo das biografias de autores de fontes narrativas 
e outros documentos da história de Moçambique, II, III - três autores sobre 
Inhambane: vida e obra de Joaquim de Santa Rita Montanha (1806-1870), Aron S. 
Mukhombo (ca. 1885-1940) e Elias S. Mucambe (1906-1940). Arquivo- Revista do 
Arquivo Histórico de Moçambique, Maputo (Moçambique), 8, out. 1990 
LIESEGANG, G. “Introdução”, In: Anónimo, A guerra dos reis Vátuas do Cabo 
Natal, do Maxacane da Matola, do Macassane do Maputo e demais reinos 
vizinhos contra o Presídio da Baía de Lourenço Marques. Maputo: Arquivo 
Histórico de Moçambique, 1995. 
LISEGANG, G. Lourenço Marques antes de 1895: aspectos da história dos Estados 
vizinhos, da interação entre a povoação e aqueles Estados e do comércio da baia e 
na povoação. Arquivo - Revista do Arquivo Histórico de Moçambique - 
Centenário da cidade de Maputo, 2, out 1987, 
LIESEGANG, G. Nguni migrations between Delagoa Bay and the Zambezi 1821-1839. 
African Historical Studies, v. 3, n. 2, 1970, pp.317-337. 
LIESEGANG, G. Notes on the internal structure of the Gaza kingdom of Southern 
Mozambique, 1840-1895. In: PEIRES, J.B. (ed.) Before and after Shaka: Papers 
on Nguni History. Grahamstown, South Africa: Institute of Social and Economics 
Research, 1981,  pp.178-209 
LOBATO, A. Sobre as causas da ocupação tardia do norte, num relance para a 
história de Moçambique. Monumenta, v. 7, n. 7, 1971, pp.7-21.  
MAHUMANE, J. & TEMBE, J. das N. A persistência ou o uso não oficial de topónimos 
coloniais na cidade de Maputo, Moçambique. Linha d’Água, v. 36, n. 1, 2023, 
pp.183-202. 
 

http://rave.ohiolink.edu/etdc/view?acc_num=osu1338404929
http://armandoguebuza.blogspot.com/2009/11/toponimia-uma-questao-de-auto-estima.html
http://armandoguebuza.blogspot.com/2009/11/toponimia-uma-questao-de-auto-estima.html
http://armandoguebuza.blogspot.com/2009/11/toponimia-uma-questao-de-auto-estima.html
http://armandoguebuza.blogspot.com/2009/11/toponimia-uma-questao-de-auto-estima.html


 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 211 

MAPARA, J. Thrashing Negative Behaviour through Naming: A Case of Some Manyika 
Surnames. DANDE – Journal of Social Sciences and Communication, v. 4, n. 1, 
2022. 
MENESES, M. P. As estátuas também se abatem: momentos da descolonização em 
Moçambique. Cadernos NAUI: Núcleo de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio 
Cultural, Florianópolis, v. 10, n. 18, jan-jun 2021, p. 108-128. 
MOÇAMBIQUE. Código do Registo Civil – Decreto-Lei 21/79, de 22 de maio. 
Maputo: Departamento de Investigação e Legislação, 1979. 
MUDENGE, S. A Political History of Munhumutapa c. 1400-1902. Harare: 
Zimbabwee Publishin House, 1988. 
MUTUNDA, S. Personal Names in Lunda Cultural Milieu. International Journal of 
Innovative Interdisciplinary Research, v. 1. Dec 2011. 
NEVES, J.-M. Memória africana e a falsificação do passado na literatura sobre o 
genocídio de Báruè. In: MATA, I. (Coord.). Discursos memorialistas africanos e 
a construção da história. Macau, Edições Colibri, 2018. 
NEWELL, S. The Power to Name: A History of Anonymity in Colonial West 
Africa. Ohio: Ohio University Press, 2013. 
NEWITT, M. História de Moçambique. Lisboa: Publicações Europa-América, 2012. 
NGUNGA, A. Os nomes geográficos e a história da escrita de língua moçambicana. 
Comunicação apresentada no Conselho Coordenador do Ministério da 
Administração Estatal, Caia, Sofala, 15 jul.2009. 
NGUNGA, A. A toponímia e a diversidade linguística em Moçambique. Njinga & 
Sepé: Revista Internacional de Culturas, Línguas Africanas e Brasileiras. 
São Francisco do Conde (BA), v. 1, n. 2, jan./jun. 2021, pp.38-62. 
NHANGUMBE, E. Evolução do Registo Civil em Moçambique, 1869-1992. 
Dissertação (Mestrado em Cooperação para Desenvolvimento,  Faculdade de 
Direito, Universidade Eduardo Mondlane, Maputo, 2018. 
PÉLISSIER, R. História de Moçambique: formação e oposição 1854-1918, Vol. 
II. Lisboa, Editorial Estampa, 2000.  
PEREIRA, Z. Os jesuítas em Moçambique: aspectos da acção missionária portuguesa 
em contexto colonial (1941-1974). Lusotopie, n. 7, 2000, pp.81-105,  
PINA-CABRAL, J. A catedral das palhotas: religião e política no Moçambique tardo-
colonial. In: CASTELO, C.; THOMAZ, O. R.; NASCIMENTO, S. & CRUZ E SILVA, T. 
(orgs.). Os outros da colonização: ensaios sobre o colonialismo tardio em 
Moçambique. Lisboa: Imprensa de Ciências Sociais, 2012, pp.251-281. 
RAFAEL, S. Diccionário Toponímico, Histórico, Geográfico e Etnográfico de 
Moçambique. Maputo: Arquivo Histórico de Moçambique, 2001. 
ROQUE, A. C. Rethinking Borders in Southern Mozambique.  ABORNE 
conference on How is Africa Transforming Border Studies?  Johannesburg, 10-14th 
Sept.2009. 
RTP.  Nyimpini Chissano, filho mais velho do ex-presideente Joaquim Chissano, 
morreu”, RTP, 19  nov.  2007 (disponível em: 
https://www.rtp.pt/noticias/mundo/nyimpine-chissano-filho-mais-velho-do-ex-
presidente-joaquim-chissano-morreu_n142432, acesso 16  jan. 2025). 
 
SANTOS, J. dos. Etiópia oriental e vária história de cousas notáveis do 
Oriente, Lisboa: Comissão Nacional para a Comemoração dos Descobrimentos 
Portugueses, 1999. 
SAMUELS, M. A. The FRELIMO School System. Africa Today, v. 18, n 3 Jul., 1971, 
China and Africa, pp.69-73. 

https://www.rtp.pt/noticias/mundo/nyimpine-chissano-filho-mais-velho-do-ex-presidente-joaquim-chissano-morreu_n142432
https://www.rtp.pt/noticias/mundo/nyimpine-chissano-filho-mais-velho-do-ex-presidente-joaquim-chissano-morreu_n142432


 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 2 | p.199-212 | jul./dez. 2025 

 

 212 

Para citar este artigo: MACHELE, Júlio. Nomeando e registrando nomes dos 
changana e ronga no sul de Moçambique colonial. AXÉUNILAB: Revista Internacional 
de Estudos de Linguagens na Lusofonia. São Francisco do Conde (BA), vol.01, nº02, 
P.199-212, jul./dez. 2025. (Editores: Eduardo David Ndombele & Alexandre António 
Timbane) 

USHE, M. God, Divinities and Ancestors in African Traditional Religious Thought. 
IGWEBUIKE – An African Journal of Arts and Humanities, v. 3, n. 4, 2017. 
THIONG’O, Ngugi wa. Decolonising the mind: The Politics of Language in African 
Literature. London & Portsmouth: James Currey & Heinemann, 1987. 
TONKIN, E. Jealously Names, Civilized Names: Anthroponomy of the Jlao Kru of 
Liberia. Man, New Series, v. 15, n. 4, Dec 1890, pp.653-664. 
ZERKINA, N.; KISEL, O.; SAVINOVA, Y; ZALAVINA, T.; KOZHUSHKOVA, N. & 
AKHMETZYANOVA, T. Name Giving Process: Linguistic and Extralinguistic 
Challenges. Glottotheory, v. 2, n. 2, 2019, pp.131-146. 
 
Entrevistas 
Entrevista concedida por Fred e Obete, cidade de Maputo, 02 jan. 2025 
Entrevista concedida por Nelson, Guava, Marracuene, província de Maputo, 21 out. 
2023. 
Entrevista concedida por Neneto, Khongoloti, cidade da Matola, província de 
Maputo, 21 out. 2023. 
Entrevista concedido por Nhaule, cidade de Maputo, 11 set. 2024. 
Entrevista a telefone concedida por Sérgio Machele, 12 jan. 2025. 
 

 
 

 

 
 
 
 

 
 

Júlio Machele, Mestrando em História do Atlântico e Diáspora Africana, Universidade 
Estadual de Santa Cruz (UESC), Bahia, Brasil; Pesquisador e Docente no 
Departamento de História, Faculdade de Letras e Ciências Sociais (FLCS), 
Universidade Eduardo Mondlane (UEM), Maputo, Moçambique; 
julio.machele@gmail.com  

mailto:julio.machele@gmail.com

