
 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 27 

ETIMOLOGIA DA PALAVRA CITEWE/CIWUTEE COMO NOME DE UMA LÍNGUA 
E ANÁLISE ANTROPO-SOCIO-HISTÓRICA DAS PRÁTICAS DO ALINHAMENTO 

SOCIAL NA CULTURA WUTEE 
 

ETYMOLOGY OF THE WORD CITEWE/CIWUTEE AS THE NAME OF A 
LANGUAGE AND ANTHROPO-SOCIO-HISTORICAL ANALYSIS OF SOCIAL 

ALIGNMENT PRACTICES IN WUTEE CULTURE 

 
Joaquim João Razão 

Universidade Eduardo Mondlane – Moçambique 
Esmail Inoque António Dima Manuel 

Universidade Técnica de Moçambique – Moçambique 

 
 

 
RESUMO 
A humanidade existe há muitos anos. Ela está organizada em comunidades e 
famílias. Comunidade/sociedade1 tewe/wutee é um grupo de falantes de uma língua 
bantu que pertence ao grupo Shona S.13b. Para além de aspectos ligados ao 
surgimento desta língua, pretende-se analisar, descrever e partilhar algumas 
práticas culturais que consolidam a relação entre os membros da comunidade, 
numa perspectiva antropo-socio-histórica. As práticas culturais servem como um 
mecanismo de alinhamento da mente dos membros da comunidade, mesmo que 
um deles esteja, fisicamente, em desvantagem. Tendo em conta este pressuposto 
nota-se que, para captar os traços paramétricos de uma comunidade é preciso 
entender a visão que ela tem do mundo. A cultura dá a imagem do que é o mundo 
aos seus membros praticantes, mesmo que ela sofra influências externas como 
resultado da divisão política que não coincide com as fronteiras culturais das 
sociedades, principalmente, em África. Os objectivos arrolados remetem-nos à 
questão “como é que a palavra Citewe/Ciwutee surge como nome de uma língua e 
qual é a função de kutiza botso no alinhamento da mente dos membros da 
comunidade wutee? As possíveis respostas que advém da pergunta acima são: a) 
Citewe/Ciwutee surge com base nas práticas culturais; b) as abordagens socio-
antropo-históricas ajudam a identificar as características típicas de awutee e 
explicar as motivações do surgimento de Ciwutee/Citewe como nome de uma 
língua; c) a identificação da comunidade wutee foi possível depois da partilha de 
África, como parte de uma colónia com características próprias, determinadas pela 
administração colonial. Para caracterizar Ciwutee e a prática cultural de 
alinhamento da mente e social deste grupo (kutiza botso), aplicou-se a abordagem 
qualitativa suportada pela pesquisa bibliográfica e Introspecção, realizada por meio 
de questionário de uma entrevista semi-estruturada, numa amostra representativa 
de 25 informantes. Estes estão distribuídos da “zona de Muribane (Muriyani) 
Sussundenga, Província de Manica até ao Sul do Distrito de Gorongosa e Oeste do 

                                                

 
1 Não se distingue comunidade de sociedade, mesmo sabendo da diferença de finalidades de cada 
um dos conceitos, por isso, se usa um ou outro quando o contexto de narração e objectivos exigirem. 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 28 

distrito de Dombe, Província de Sofala”2. Analisados os dados, o estudo mostra que, 
a palavra Ciwutee/Citewe surge da designação de pele de animal na língua dos 
falantes. Kutiza botso é uma das práticas culturais que serve para moldar o 
pensamento e criar harmonia, amor e respeito entre os membros da comunidade 
Wutee e outras do mundo. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Citewe/Ciwutee. Comunidade/sociedade. Kutiza botso. Poder local. 
 
ABSTRACT 
Man has existed for many years. It is organized into communities and families. 
Tewe/wutee community/society is a group of speakers of a Bantu language that 
belongs to the Shona group S.13b. In addition to aspects related to the emergence 
of this language, it is intended to describe and share some cultural practices that 
serve as mechanisms for aligning the members of society. Taking into account this 
assumption, it is noted that, in order to capture the parametric traits of a 
community, it is necessary to understand the vision it has of the world. It is culture 
that gives the image of what the world is; even knowing that it suffers external 
influences because of political division that does not coincide with the cultural 
delimitation of societies, especially in Africa. The focus of the research is to analyze 
and describe the emergence of the word Citewe/Ciwutee as the name of a language, 
the possible practices that helped the segment of some cultural principles in the 
Wutee community. The objectives listed lead us to the question "how does 
Citewe/Ciwutee emerge as the name of a language and what is the function of some 
cultural practices in the alignment of the members of the Wutee community? The 
possible answers that arise from the above question are: a) Citewe/Ciwutee arises 
based on cultural practices (social organization, hunting and agriculture); b) the 
socio-anthropo-historical approaches helped to identify the typical characteristics of 
Awutee and explain the motivations for the emergence of Ciwutee as the name of 
a language; c) the identification of the Wutee community was possible after the 
partition of Africa, as part of a colony. To characterize Ciwutee and social alignment 
practices of this group, a qualitative approach was applied in line with bibliographic 
research and Introspection, carried out by questionnaires and interviews in a 
representative sample from the "Muribane (Muriyani) zone to the south of 
Gorongosa district. 
 
KEYWORDS 
Citewe/Ciwutee. Community/society. Kutiza botso. Local government 

 
 
 

                                                

 
2  Ver Ribeiro 1948. Está claro que nem sempre o significado denotativo fecha as possibilidades de 
interpretação das palavras. Uma língua diz o que diz na própria língua (cultura), o significado de uma 
palavra ou frase pode depender da intenção do falante e do contexto em que é proferida Razão e 
Das Neves (2022). No mundo existem, sistematicamente, diferenças semânticas entre as línguas. 
As categorias como espaço, tempo, quantidade e cores não são uniformes nas culturas (Sapir-Worf 
1956). 
 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 29 

1. Introdução  
A língua é o meio pelo qual um falante tem a capacidade de interpretar todos 

fenómenos que configuram o mundo e a partir dela, conhecer o seu funcionamento, 
tendo em conta as questões gerais e particulares que ocorrem nas línguas. A língua 
determina a forma como o falante entende coisas do mundo. Pessoas de regiões 
diferentes do mundo podem ter alguns problemas comuns, mas cada grupo os 
resolve de formas diferentes ao alcance da visão que tem do mundo. Muitas línguas 
africanas ainda não são oficiais e não têm nenhum valor diante dos governos na 
perspectiva de funcionalidade formal.  

Essas línguas precisam de serem estudadas e ensinadas nas escolas para que 
os alunos tenham o direito de as usar, uma vez serem línguas maternas e que 
constituem a identidade de um povo. Afinal, todas as comunidades linguísticas têm 
direito a um ensino que “permita a todos os seus membros adquirirem o perfeito 
conhecimento da sua própria língua, com as diversas capacidades relativas a todos 
os domínios de uso da língua próxima, bem como, o melhor conhecimento possível 
de qualquer outra língua que se possa aprender”3.  

As línguas de origem bantu ocupam um espaço significativo no continente 
africano e estão em mudança, resultado do contato entre elas e com as línguas 
europeias, trazidas durante o período colonial e pós-colonial. A língua humaniza as 
pessoas, torna-as um interlocutor válido para análise e interpretação de fenómenos 
ligados à sua realidade e descobrir as diferenças no mundo em que se insere.  

O nosso estudo analisa, descreve e partilha algumas práticas culturais (kutiza 
botso) que consolidam a relação entre os membros da comunidade wutee/tewe, 
numa perspectiva antropo-socio-histórica, olhando para as questões da organização 
do poder local, distribuído em muitos Distritos da Província de Manica e parte de 
Sofala. A seguir apresentam-se abordagens teóricas e as perspectivas 
metodológicas.  

 
1.1. Abordagens teóricas sobre análise antropo-socio-histórica do mundo 
bantu  

 Moçambique é um dos países da África Austral. Em termos gerais, os 
primeiros habitantes de parte do atual território de Moçambique eram Khoisan, 
recolectores (mulheres) e caçadores (Homens). Estes andavam de zona em zona a 
procura de melhores condições de vida (nómados Entre os séculos I a V d.C., a 
região foi visitada pelos povos bantu, provenientes do norte e oeste de África Suana 
(1999), Domingos (1999) e Ngunga (2014). Grande parte dos povos locais (khoisan) 
afastaram-se da região para evitar fricções com o grupo bantu. Os bantu eram mais 
organizados, com conhecimento da agricultura, pastorícia e fundição de metais 
(metalurgia). A seguir apresenta-se uma imagem ilustrativa de um membro bantu.  

 
 
 
 
 
 
 

                                                

 
3 (Declaração universal dos direitos linguísticos, 1996, art. 41). 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 30 

 
 

Foto 1: Imagem de um membro do grupo bantu 
 

 
 

Fonte: Enc Wikipédia, a enciclopédia livre 
 
A imagem da foto 1 representa uma parte da vestimenta de um membro do grupo 

bantu. As peças vestidas, ultimamente, são exibidas nos dias festivais. A peça na mão, a 
esquerda, representa o escudo original de um guerreiro dos primeiros grupos bantu. 
Actualmente, esta vestimenta é usada pelos advinhas4, curandeiros5 e alguns médicos 
tradicionais6.  

NB. Não se deve pensar que todos africanos/ membros do grupo bantu, actualmente, 
se festem desta forma em todos contextos de convivência social no meio Rural e Urbano. 

                                                                                    
Muitos estudiosos interessaram-se em estudar as línguas bantu, caso de, 

Bleek (1862), Doke (1945), Greenberg (1963), (Guthrie (1961) e outros. Segundo 
Guthrie (1971), Ciwutee, CiKorekore, Cizezuro, Cimanyika e Cindau pertencem a 
zona S.10. O povo bantu tinha uma estrutura social caracterizada por uma família 
alargada e dirigida por um chefe Homem ou mulher (Lourenço, 2010). Estes grupos 

                                                

 
4 Membro do grupo com capacidade de prever fenómenos e acontecimentos do dia-a-dia. 
5 Membro do grupo que tem masvikiro (Mabvoka/njozi/ bedzi/ mayi siri/cikwambo/rusekuru). Encarna 
outra pessoa de propriedades físicas intangível e neste processo de encarnação, o membro passa 
por uma fase de transe (kubudirwa) até a sua estabilidade emocional e visível a “olho normal”.  
6 Membro de grupo que recebeu da geração passada, o poder de juntar as raízes das plantas e ossos 
de animais que curam diversas doenças que afectam os seres vivos (Homens e animais). A sabedoria 
dos três tipos de conhecimento partilha-se num fórum próprio, num tempo determinado. Ex: Um (a) 
avó ou avô podem passar esta sabedoria/ ciência africana de si para a neta, sobrinha ou filho/a 
(Razão 2016).  



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 31 

foram se instalando em diferentes pontos da África Austral. Um dos pontos foi 
Moçambique, na zona central (Manica). Como resultado da fusão de khoisan e 
bantu, naquela zona, formou-se uma comunidade conhecida, actualmente, como 
tewe/wutee, sedentária, com traços patrilineares. A zona ocupada por este povo era 
apropriada para prática da caça, pastorícia e agricultura. Com esta condição do solo 
e do clima os tewe/wutee conseguiam criar animais e muita produção agrícola, 
tendo excedente suficiente para passar para outra época agrícola.  

Para analisar a etimologia do nome desta língua e as práticas culturais típicas 
desta cultura é necessário buscar outras visões sobre a formação do poder locar. 
Para esta temática é preciso lembrar que, a história é transmitida por 
representantes ou personagens que simbolizam o poder, como patriarcas, chefes 
de clã ou rei que configuram e regulam os fenómenos sociais e antropológicos que 
podem ser descritas na perspectiva histórica.  

Muitas vezes esse poder está relacionado com as representações simbólicas 
cujo valor é passado de geração em geração. O próprio carácter social da concepção 
africana da história dá-lhe uma dimensão histórica incontestável porque a história 
é vida crescente do grupo social que o vive. Com base no conhecimento transmitido 
de geração em geração, cria-se “o contágio” da cultura dos povos, que se 
comunicam através de um veículo chamado língua, seja ela local ou oficial, este 
último, na perspectiva euro-centrista que justifica as características da fundação 
dos estados africanos (Auate, 1997, p.10). 

Na realidade africana, falar do poder nos remete a uma visão marcadamente 
de dependência do poder originário face ao jogo e interesses colonialistas. A 
civilização é apontada como o fenómeno que desvirtuou a noção originária do 
poder, as crenças e os hábitos dos povos. Hoje, não haverá explicação sublime para 
enquadrar o poder em África se este não for analisado atendendo os aspectos 
tradicionais e costumeiros que demarcaram a vivência secular dos povos 
(Massuanganhe, 2011, p.113).  

No seio social, tornou-se impossível falar do poder sem se referir à dominação 
que implica, de certa forma, a obediência perante um juízo ou determinada ação, 
podendo ser por concordância ou por imposição. Marx Weber refere-se à 
possibilidade de impor uma vontade própria perante outrem, sem observância da 
consensualidade, mesmo implicando resistência. Como tal, no seio da governação 
local, o poder pode ser enquadrado na perspectiva weberiana de relações sociais 
associada a uma forma de dominação estadual, governamental, em que, a 
sociedade é posta sobre o jogo da dependência e vontade política (idem, 2011, 
p.114). 

A luz da teoria Weberiana, constata-se algum alinhamento na forma e as 
políticas de organização da comunidade wutee. As pessoas exercem o poder e, se 
se tiver em conta que a comunidade em alusão, tem alguma ligação forte com os 
Estados Mwenemutapas que ocuparam a zona de Manica e uma parte de Tete, 
então actualmente esta comunidade continua patrilinear, onde a mulher não exerce 
poder cultural activo nestas sociedades. Desenvolveu-se entre os rios Mazoe e Luia, 
o centro de um novo Estado chefiado pela dinastia dos Muenemutapa, que dominou 
e subordinou a população pré-existente.  

A capital do império era Dande. O grosso dos efectivos do grupo invasor deu 
origem no vale do Zambeze a uma etnia denominada pelos povos locais por 
Macorecore. Constituíram excepção da subordinação os Tonga, matrilineares 
porque não falavam a língua Chona. Na sequência da invasão e da conquista por 
exércitos dirigidos por Nhatsimba Mutota, ocorrida por volta de 1440-1450 Auate, 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 32 

1997, p.12. O mambo na comunidade wutee, é similar ao dos Mwenemutapas que 
a sucessão do poder passa para o filho mais velho e assim em diante. Os mambos 
são garantes da fertilidade da terra, depositários da ordem do território e 
constituem os antídotos mais eficazes contra o caos. A sua morte significa a perda 
da estabilidade da comumidade e de forma breve deve empossar-se o novo mambo 
para manter a ordem e tranquilidade na resolução dos problemas da comunidade.  

A indicação e empossamento dessas entidades, muita das vezes, é de 
caracter obrigatório porque mesmo estando distante, sem gosto de ser, casado ou 
casada é buscado coercivamente para ocupar o posto. Na estrutura original, o 
mambo deve ser Homem da mesma linhagem, clã, tribo e em estrema falta de 
sucessor, atribui-se a uma filha, tal como a sorte das Rainhas “1, 2 e 3” 
Nyawukaranga no Reino tewe/wutee. Os informantes são unanimes em afirmar que 
existiu a Rainha 1, 2 e 3. A Rainha 1 viveu na zona do régulo Chasara (Ruzawu), 
atrás do actual cemitério do Bairro Hombwa, Chimoio. A Rainha 2 viveu na zona de 
Botowe no bairro Cinyamadjeca, ao lado do senhor Luís Março e a Rainha 3 (em 
exercício) vive na zona de Muhedji, nas antenas, conhecido como cruzamento de 
Mangandayire. 

Por um lado, isto está conjugado com às forças sobrenaturais cuja 
legitimidade não deriva da sociedade, mas da força transcendental radiante no seio 
da comunidade e orientadora das crenças locais. Segundo crenças locais da 
comumidade Tewe/Wutee, legitima-se o poder do homem. Existe uma concepção 
mediante a qual, as mulheres não têm a capacidade de resolver conflitos a nível 
social, mesmo que seja controverso. Há um proverbio que diz Ku anakadzi akuna 
madoda, que traduzido significa, “nas mulheres não há adultos ou pessoas idóneas 
ou ainda decisões descoradas de emoções. 

Por outro lado, na falta da vontade popular ou limitações que estão acima dos 
membros da cultura, o poder é exercido por intermédio de rituais que invocam 
forças sobrenaturais e os antepassados, cabendo à comunidade a fidelidade e 
respeito ao detentor intangível. O poder passa a ser legitimado e visto como estado 
associado aos deuses, exercido dentro de um jogo de dominação espiritual e em 
respeito aos antepassados, como fontes e mecanismos de persuasão, imposição da 
autoridade por intermédio de rituais que levam a fidelidade e submissão das 
comunidades.  

A obediência cega, sem nenhum questionamento está por detrás da 
penumbra que impede aos vivos contemplarem o que está por detrás do “pano” da 
vida real e ideal. Este poder de ser elo de ligação é atribuído a alguns membros da 
comunidade, indicados como âncora entre os vivos e os antepassados, acreditados 
como orientadores. Acreditava-se que os escolhidos tinham uma visão a longo 
alcance sobre os acontecimentos fora do controlo dos membros da sociedade. É no 
meio dessa destreza que surgem as instituições naturais do exercício do poder no 
seio da comunidade Tewe/Wutee que se observou antes da penetração mercantil 
ou colonial em Moçambique, caso particular de Manica Província. 

O poder local corresponde a uma expressão constitucional que assinala a 
presença de uma verdadeira dimensão coordenada numa sociedade. A capacidade 
de influenciar um indivíduo sobre outro fundamenta-se em alguns factores que 
constituem as bases de poder, tal como: especialização, legislação, acesso a 
informação, rede de influência, punição ou recompensa, capacidade de infligir 
danos físicos, materiais (Massuanganhe, 2011, p.126). O poder local (mambo, 
pfumo e cirenje) deve ser entendido como a forma natural de organização e de 
afirmação da sociedade. Com estas abordagens teóricas, pode-se estender o campo 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 33 

de actuação para possíveis próximas pesquisas que pode começar com a ideia de 
que o Estado deve resolver os problemas da sociedade, alinhados com factores 
naturais da vivência dos povos.  

A resolução deve ocorrer num espirito e técnicas que garantam a liberdade 
de um não ponha em causa a do outro, no caso da comunidade wutee/tewe, para 
não passar por kutiza botso como uma das punições. Tendo esta abertura, cria-se 
condições de debates sobre os problemas que podem ocorrer num grupo social, por 
exemplo, sobre o perfil do líder do bairro que tem a ver com o poder local. Uma das 
perguntas podia ser quem deve escolher um líder do bairro? Deve ser os membros 
da confiança do Governo sobre a lupa do um partido ou apenas deve ser “o colégio 
dos anciões” que conhecem o saber estar daquela comunidade. 
 
 
2. Descrições metodológicas 

Apresenta-se o mecanismo pelo qual se explica como os dados foram 
recolhidos e analisados. Para a descrição dos dados aplicou-se o método 
bibliográfico e introspectivo, numa abordagem qualitativa e técnica de entrevista 
semi-estruturada, através de um guião de entrevista. Existem diferentes tipos de 
entrevistas, dentre eles, a semi-estruturada (Marconi e Lakatos, 2016).  

Na recolha de dados para este artigo, usou-se a entrevista semi-estruturada, 
na medida em que, em algum momento, não se usou o guião para captar alguma 
informação que o entrevistador percebia ser útil para a compilação dos dados desta 
pesquisa. Na análise da etimologia de palavra Ciwutee e as práticas culturais do 
alinhamento da mente dos membros desta comunidade, os informantes colocavam 
X nas abordagens com as quais concordavam no guião e XX as que não 
reconheciam. Em cada afirmação, o guião tinha um espaço para argumentar em 
frases curtas. 

 Os informantes eram orientados pelo guião de entrevista para garantir o 
alcance dos objectivos traçados no artigo. A entrevista foi feita de duas formas: 
individual e colectiva. Seleccionou-se 25 informantes como amostra representativa, 
destes, 13 foram mulheres e 12 Homens. Na amostra representativa, 17 são 
residentes da província de Manica, 4 a Oeste do distrito de Dondo e 4 a Sul do 
distrito de Gorongosa. Mesmo sendo uma abordagem qualitativa, a seguir 
apresenta-se a imagem da apreciação da informação colhida no campo. 
                                          

Tabela 1: Perfil do informante 

Número de 

informantes 

Juízo das 

frases 

Percentagem 

20 R.A.S 84.3% 

5 R.C.E 15.7% 

25 - 100% 

 

LEGENDA: 
R.A.S -respostas e argumentos que suportam as constatações apontadas no 

artigo. 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 34 

R.C.E- Respostas que careciam de insistência ou tratamento especial para o 
alcance ou não dos objectivos. 

A tabela 1 mostra 25 informantes, dos quais 20 deram respostas e 
argumentos favoráveis que correspondem a 84.3% do universo (25) e cinco (5) do 
universo de 25 informantes deram respostas que careciam de insistência para dar 
o seu posicionamento, cobrindo uma cifra de 15.7%. Tendo em conta a entrevista 
semi-estruturada, os informantes mostraram que, a palavra Ciwutee/Tewe provem 
da designação de pele de animal usada como peças de ornamentação dos objectos 
da cultura. Suportaram que, de acordo com a linhagem, clã e tribo, os líderes 
(mambo Pfumo e cirenje) eram seleccionados pelos grupos de anciões locais. As 
regras das relações sociais eram “impostas”, suportadas pelas punições ou 
emulação socialmente propostas. Todos acreditam no poder dos antepassados e 
dos efeitos positivos ou negativos daqueles que seguem ou não as orientações 
culturais, segundo a descrição Weberiana quando aborda sobre a organização de 
um Estados. A seguir apresenta-se a origem da palavra wutee/tewe.  

 
 

3. Etimologia da palavra tewe/wutee como nome de uma língua  
Esta palavra como língua pode ser escrita como Citewe/Ciwutee. “Ci” 

representa a palavra língua, a depender do contexto sintáctico de ocorrência. 
Quando esta palavra carrega consigo “Ci” classe 6, o contexto sintáctico não pode 
realizar a palavra “língua” por ser redundante. Se se tratar da zona onde os falantes 
desta língua vivem chama-se, ultimamente, ku awutee (cl 17) e a pessoa falante 
muwutee (cl 1).  

De acordo com a localização geográfica, este grupo com excedentes 
agrícolas, recebia muitos visitantes em busca de alimentos. Estes vinham de outras 
regiões menos produtivas e menos favoráveis à pastorícia. Mesmo sedentários, 
continuavam a praticar a caça familiar. Apenas para citar, os animais como gazelas, 
búfalos, pala-palas e outros, a carne era usada para a alimentação e a pele para 
produzir utensílios domésticos, como batuques, esteiras e bancos para se sentar.  

As esteiras, geralmente, eram reservadas para as mulheres e bancos de 
trocos para os Homens. Para formar as esteiras juntavam as peles polidas para dar 
conta da posição da mulher que deve tomar quando se senta (kugara cibondokoto 
ou kupfukama). Esta posição ajudava mostrar aos visitantes, a humildade, 
hospitalidade e a determinação da mulher no provimento dos membros da família. 
Os Homens sentavam-se em mutonono, em trocos de árvores, ornamentados com 
peles de animais, criando condições para alcançar tudo que vem de longe, com uma 
arma em punho, avaliando o grau de perigosidade do meio em que se encontravam.  

É o Homem que zelava pela segurança da família. As esteiras ou bancos das 
mulheres ou membros líderes, quase sempre, tinha detalhes de barras de pele de 
leopardo ou jiboia (shato). Os poderes estavam ligados aos antepassados e aos 
svikiro (mabvoka). As peles de animais na língua deles chama-se dewhe no singular 
e matewhe no plural. Os utilizadores destas peças foram identificados como os 
donos dos dewhe/matewhe (pele/peles), por isso, passaram a ser conhecidos como 
os dewhe/matewhe e quando alguém quisesse referir-se da zona deles, dizia ku 
adewhe/ku atewhe.  

Pela regra morfofonologia, o [d] passa para [t] quando ocorre no meio da 
palavra. Parece haver alguma uniformidade na formação de palavras desta 
natureza, como os seguintes exemplos: dimati para matimati ”tomate/ tomates”, 
doro para matoro “horta/ hortas”, dengu para ma/citengu/zvitengu ‘’cesto/ cestos 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 35 

denga matenga pena/ penas; dungu para matungu som/sons, demo para matemo 
“machado/machados”… Olhando para estes factos, quando os visitantes se 
despediam dos seus familiares, diziam que iam aos dewhe buscar alimentos, com o 
tempo, passou a ser Atewe/Awutee, referindo-se das pessoas hospitaleiras.  

Este povo é conhecida como aquela que oferece comida ou que faz uma troca, 
simbolicamente, comida por outros utensílios preciosos. Este povo, definitivamente, 
designado por falante de Citewe/ Ciwutee. Até hoje, os awutee são considerados 
como, em termos gerais, calmos, pacientes, hospitaleiros, honestos e quando têm 
um propósito, não desiste.  

Dada a consulta comunitária e a bibliográfica consultada nota-se que, o nome 
desta língua (Citewe/Ciwutee) parte da palavra dewhe/ citewhe/ matewhe’’ pele/ 
peles’’. É provável que tenha sido o processo do seu surgimento que, quase sempre, 
cada investigador escreve o nome desta língua como entende foneticamente: tebe, 
tee utee cite ciute Ciwutee, Ciwutee, Chiwutee…. De todas formas agrafadas, nota-
se o denominador comum t/b como raiz nominal. A palavra (Ciwutee/citewe) como 
nome de uma língua, surge dentro da criação cultural, tal como aconteceu com 
ritual kutiza botso descrito em 3.2/3.2.1. 

 
 

3.1. Práticas de alinhamento mental e social nas comunidades Tewe/wutee 
Grande parte das pessoas das comunidades falantes de línguas bantu 

orientam-se por dois tipos de princípios: princípios externos e internos à cultura. Os 
princípios externos são orientações exógenas a cultura, adquiridas em perspectivas 
de imposição que acabam, em alguns casos, assentar-se nos alicerces da cultura, 
tal como se mostra na concepção de poder na perspectiva Weberiana. Alguns deles 
são apropriadas como um dos guiões para o alinhamento mental e social. Algumas 
dessas orientações são reconhecidas como necessárias para a fortalecimento das 
relações sociais e hierárquicas, sem que se tome em conta a robustez do porte físico 
de quem se beneficia. Estes princípios de regulamentação social deita água a baixo 
o princípio de “reina o mais forte fisicamente”.   

Os princípios endógenos são orientações de origem interna à cultura, 
normalmente estabelecidas de gerações em gerações, com características 
inquestionáveis. Estas orientações não têm nenhum recurso físico concreto de 
pressão e nem origem identificada dentro do percurso histórico da sua existência. 
Todos membros da cultura acreditam, respeitam e cumprem cegamente as 
orientações ligadas a esta fonte. A manifestação dessas orientações ocorrem, em 
grosso modo, através de práticas, cancões, contos e narrativas de caracter oral. As 
quatro formas, não têm “autor”, mas são atribuídas à cultura como uma entidade 
universal para qualquer membro que aceita fazer parte daquela cultura, mesmo 
estando distante geograficamente.  

Nas práticas culturais de origem endógenas reflete-se a convivência social e 
apontam-se dois vectores orientadores: a existência múltipla e a irracionalidade. “A 
irracionalidade verifica-se porque grande parte dessas práticas, como as narrativas 
de carácter oral, não se preocupa com a lógica dos factos que conta, nem procura 
justificar a sua própria existência” (Rosário, 1989).  

Rosário (op.cit.) chama atenção que o conceito de irracionalidade não se pode 
comparar nem sequer aparentar com o conceito literário de ficção. A narrativa oral 
tem uma existência que não é questionada pela própria comunidade, quer quanto 
à sua verdade, quer quanto à sua veracidade. Tendo em conta estas linhas 
orientadoras nota-se que, os membros da comunidade acreditam no efeito do 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 36 

“desacato” que condiciona o fracasso dos prevaricadores. Isto acontece por ser uma 
comunidade com cultura que acredita na força dos antepassados na determinação 
do fracasso ou sucesso.  

O fracasso, na vida do indivíduo, (membro) representa, em termos gerais, 
uma punição e o sucesso como uma emulação do cumprimento das orientações 
inerentes à cultura. Algumas das proibições são: não roubar, não desrespeitar aos 
mais velhos, mesmo que não tenha uma massa corporal robusta; ajudar a pessoas 
com tratamento especial (doentes, idoso/a, mulher, gestantes, crianças e não levar 
esposa dos outros) e de modo algum, agredir fisicamente ou de outra forma aos 
seus pais. Todo incumprimento tem medidas aplicadas para o membro prevaricador 
ser considerado desculpado e começar a vida justa de novo. Para se anular a culpa, 
culturalmente, o membro terá que cumprir com algumas orientações em 
actividades.  

O cumprimento dessas actividades é proposta e verificada pelos anciões vivos 
e espíritos bons dos antepassados que em vida ofendidos ou o espirito do ancião 
que lhes orientavam a quando em vida (tsekuru). Por exemplo, aquele que agride 
aos pais (pai e mãe) em vida, quando morrem todos ou um deles, o agressor é 
condenado a um insucesso na vida, pode ficar doente por muito tempo, sem 
diagnóstico favorável nas unidades sanitárias formais. Este pode, também, não se 
casar ou fazer filhos que sempre morrem, não ter sorte na produção agrícola ou não 
conseguir um emprego rentável). Pode ainda ter asar (khombo) de culpabilidade de 
qualquer acto mau que acontece na comunidade na perspectiva cultural ou da lei 
mãe de um país. Para tentar ser perdoado desses actos rejeitados, o agressor dos 
pais tem que cumprir com um dos rituais que se chama kutiza botso. A seguir 
descreve-se o ritual. 

 
 

 3.2. Procedimentos do ritual kutiza botso contados no Ciwutee.  
Kuti mwana asunungurwe pakushayisha kwaakayita kokuponda kana 

kududzira matsambo akadzika kuna mayi na baba unodikana: 
Posi- Kokumbira kutendedzwa kukumbira kurekererwa kumadzimambo o 

pamutanhepo, kana ko reketa no dhodha guru rasara ro muwukamemo. Irona ndiro 
rinozogumisa kuwacenjebvu amweni. Atsidzirana no adzimu o mumuzimo wiyezve 
azwirana acenjebvu amweni akararama anopangana tsiku yokwenda ko wonana no 
mwana urikuda kukumbira ruregerero uwu. Agumeyo, anomubvundza tsiku 
inodikana kuyitwa zvirango (soromonya) izvi. 

Piri- Anotanga kumubvundza zvokurya zvinodikwana kuti zvirango izvi 
zviyitike dakara mwana mushayishi uwu wawomborwa. 

Mushayishi uwu, zvese asikabetswi ngo munhu umweni, unodikana kutsvanga 
butu, mapfunde, rukweza, shuka no hari dzo kuzokandira doro. Unodikanazve 
kootsvaka ufu, muriyo wo nyama yo mushango (cinyamutayi/ phwembwe kanawo 
dzoma) no kuwuganidza midziyo yo kubikira no kuburira zvokurya. 

Tatu- Unodikana kubika doro haridzo dzese kunyanya ega. Rayibva doro, 
wapedza kuwunganidza zvese, kusiya muriyo basi (pasina muriyo basi), unodikana 
kutanga kubika ega zvokurya zvese (sadza, masokowere no mupunga dayi uripo). 
Zvayibva zvese, anhu akagara pamabikopo, kugarira muriyo wo kurya nawo 
mabikowo, iyena unodikana kubvepo asikazi kurayira nacipi haco kwenda 
mushango koosodza nyama(cinyamutayi, ciphwembwe, dzoma), se muriyo 
wopamabikopo. Koosodza uku unodikana kwenda ega asina rubetsero ro ukama ne 
rwanyaphena. Mushangomo unodikana kugogomera zvinyama dakara kubata 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 37 

cimwe haco. Asikazi kukwanisa kubata cinyama cimwe haco, akawhirira zvakadaro, 
unonaka atoruza kuwomborwa akuyitiki, zvinoreya kuti nhamo inoyenderera mberi, 
dakara tsiku imweni pamabiko amweni azikwanisa zviya. 

Kudayi akwanisa koobata nyameyo, unowiya nayo pamabikopo, anhu 
akagara, oyiturika pamuti kakuviya ega no kupatsanura maphisi ega no kukanda 
muhari no kutereka nyameyo yese, dakara kooyibva. Kohomedzeso guru rinonaka 
riripo ngorokuti iyena aadikani kurayira kana cimwe haco. Apedza kubika, ega, 
unodikana kukowanisa zvokurya anhu ese anonaka aripowo kuti arye. Anambiya 
nanatsekuru o muwukamemo nowo kundza anonaka eyitukira kurikuyedzurira 
majaha amweni anonaka aripowo kuti awone nhamo irikubatana no umweni wawo 
wo thunga rimweno ngo pamusana po kuponda no kutuka/kududzira patsambo mayi 
na baba. 

Anhu apera kumwa doro rese no kuyra zvese zvinonaka zviripozvo, mwana 
mushayishi wiya unodikana kusuka midziyo yese asikazi kunambva nacimwe haco. 
Zvapera muzvakanaka zvese izvi madhodha anopinda mumba na mushayishi uwu 
no zviwufu mutsani kana mumukangaza. Dhodha guru rinosooyita mabasa o kudira 
rinobata ndiroyo, ese akagwadama, mushayishi ari padhuze na nyakudirewo o 
kumbira ruregereno ku akaposherwa ngo mwana wawo. Madhodha ese aripowo 
anodayirirawo eyikumbira kuwomborwa ko mwana mushayishi uwu. Mudiro 
woodeka pano pondwa zinja, pakupedzesera kuponda zinja dhodha guru rinosara 
reyiyembera kuri kukohomedzesa gumbiro no kutsindikidza zvayizwepo zvese. 
Paanokaka eyidzindikidzepo, mwana mushayishi unodikana kucera cirindi 
eyipfiriremo, ecireketa phu, phu, phu(kupfira mata) eciti andicazviyitizve, 
ndiwomboreyiwo. 

Zvapera zvese izvi mwana mushayishi unozwi wasunungurwa, wawomburwa 
no kuduswa pfere, ndipo panoperera khombo rese.  

  
   

3.2.1. Procedimentos do ritual kutiza botso traduzido.  
Traduz-se os passos do ritual Kutiza botso para Português no sentido de 

melhorar a compreensão daqueles que não entendem Ciwutee. A configuração das 
frases, na tradução, não vai respeitar, escrupulosamente, a sintaxe do Português 
europeu ou brasileiro porque a selecção categorial, a distribuição lexical não serão 
obedecidas e haverá algumas repetições no sentido de aproximar ao significado 
ligado ao texto original. 

O filho que agride fisicamente ou psicologicamente os pais tem que: 
Primeiro - o filho prevaricador tem que ir ao ancião da família ou da zona pedir 

autorização para começar a negociar o perdão com seus pais falecidos. O ancião 
que recebe este pedido, leva o assunto para assembleia dos anciões da zona e daí, 
comunica-se aos antepassados, incluindo os ofendidos enquanto em vida, usando o 
mecanismo apropriado.  

Segundo- depois de toda essa concertação, marca-se o dia de encontro com 
o requerente. Chegado, dão-lhe as orientações para que a cerimónia tenha lugar 
com sucesso. Todas estas orientações (actividades) tem que fazer sozinho, isto é, 
sem ajuda de terceiros. Este tem que procurar farelo, mapita, mexoeira, todos 
utensílios e potes para a preparação das bebidas. Para além do produto para a 
preparação das bebidas, tem que comprar farinha, arroz sem contar com caril que, 
normalmente, tem sido carne de animais selvagens (gazelas). 

Terceiro- ele tem que começar a preparar as bebidas, sozinho. Depois das 
bebidas ficarem prontas para beber, o filho prevaricador tem que começar a 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 38 

preparar as comidas, sem contar com o caril de carne que deve acompanhar toda 
a cerimónia. Após preparação das comidas, sem provar nenhuma delas, vai à 
floresta caçar uma gazela, sozinho. Se não capturar nenhuma gazela, toda a 
cerimónia fica sem efeito e por conseguinte o sofrimento continua. 

Se ele voltar com o animal, pendura-o numa árvore e tira a pele, esquarteja, 
cozinha e serve a toda gente presente na cerimónia. Depois de tudo isto, tem que 
se retirar do local, sem provar nenhuma das comidas preparadas por ele. Enquanto 
isto acontece, os mais velhos aproveitam a ocasião para sensibilizar a outros jovens 
a respeitarem-se, a respeitarem aos mais velhos e preservarem as práticas culturas. 
Continuam vincando que caso um deles, não acate essas orientações, a finalidade 
será a mesma punição, tal como se aplicou no outro membro da família.  

Depois de se beber, comer, menos o visado, todos entram na casa da 
cerimónia. O responsável de todos anciões do grupo começa a pedir desculpas aos 
antepassados, incluindo os ofendidos enquanto em vida. Todos anciões presentes 
batem as palmas de forma coordenada (zinja), típica para aquela cerimónia a evocar 
em couro. Nos últimos momentos da cerimónia, todos se calam, ficando a dar 
continuidade o responsável de outros anciões e o prevaricador. Nos últimos 
momentos, ele ressalta, a prometer que nunca voltaria a cometer o mesmo erro, 
mesmo com os outros membros da comunidade. Depois de toda a cerimónia, 
considera-se homem livre de toda maldição e culpa, com isto, passa-se a esperar 
uma vida normal ou um sucesso na vida do antigo prevaricador.  

 
 

3.2.1.1. Comentário do texto  
Algumas passagens das fases do ritual, por um lado, mostram um tipo de 

imposição a nível cultural, como a imposição interpretada na formação dos Estados 
de Mwenemutapa e Estados modernos. Por outro lado, mostram a mult-existências 
das práticas que provam a ligação entre a comunidade Tewe/wutee com os antigos 
Estados de Mwenemutapa.  

Ainda sobre os passos do ritual é importante realçar que a orientação é feita 
na presença de todos membros da comunidade para aproveitar a ocasião, educar 
outros jovens no sentido de continuarem a respeitar a hierarquia no grupo e aos 
outros membros da comunidade. Também aprendem a proteger os membros da 
cultura e a própria cultura.  

Quando permitem a realização da cerimónia com tudo o que é necessário para 
a sua realização, sem contar com o caril é para o visado sentir a dor pelo sacrifício 
que faz para caçar e capturar o animal selvagem com as comidas feitas e com os 
participantes a espera da carne para concluir a outra parte da cerimónia. A punição 
estende-se por fazer todos preparativos sozinho e não provar nenhuma comida nem 
as bebidas. Depois de preparar tudo, o visado tem que se ausentar do local, 
permitindo, desta forma, aos outros participantes festejarem. Acredita-se que é 
somente assim que o pedido do visado é aceite pelos antepassados e pelos 
membros presentes. A seguir uma narrativa contada. 
 

3.2.2. Uma narrativa poética contada  

Kuba kunodibisa. 

Mwanangu kuba kakashata. 

Kuba kunoshatisa. 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 39 

Ukashata washatisa dzindza. 

Dzindza rikaba rasvipisa nyika. 

Ukawa mushayishi wo pamutanha wayita cikume. 

Cikume ikhombo, kubariswa cituwha cakafa. 

Usayite cikume cokubarwa naco tinga soroti yo mhumbwa. 

Mhumbwa inoposwa ngo ciyedzo ngo kubhenda muromo. 

Mhumbwa inobawra no murromo wakabhenda kare. 

Usayite cikume co thuwi rinobatwa ngo pamusana. 

Thuwi rino khwikhwa ngo ciyedzo. 

Ciyedzo cino khwikha thuwi risikazi kuruma munyurwi. 

Tiza zvakashata, kuyitira kuponesa mwiri wako. 

Ukaponesa mwiri wako, waponesa ukama, waponesa dzindza, waponesa mutanha. 

Kuponesa mutanha kuponesa nyika no pasi pese.  

Cese cinofema cokutsvuka, cakasvipa, cobhurumu, co ndzanya ngacisafe 

ngocokucera. 

Kushayisha kana kunatsa kunotongerwa ngo tsika yako no mitemo yo munyikemo. 

Cinozwi nyika cakadudzirwa kugungano ro Berlim. 

Kushayisha kakashata. 

Kuyita kakanaka kunoyemurisa no kupasisa zvokurya. 

  

 

3.2.2.1. Tradução da narrativa poética contada  

Roubar “descarreira” o homem. 

Meu filho roubar é uma má prática. 

Quando suja a sua imagem, também suja a reputação da linhagem familiar. 

A linhagem suja afecta a imagem do país. 

Quando extrapola as práticas culturais, cria azar.   

Ter azar é igual a um indivíduo com um cachorro morto, há dias, nas costas.  

Não tenha a sorte de ter “um pecado original”. 

O peixe “mhumbwa” tem a sorte de nascer com azar original. 

Ele já nasce com a boca torta. 

O anzol falha “mhumbwa” pela tortura da boca. 

Não tenha azar do peixe (thuwi) “tainha”. 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 40 

 Ele coincide com anzol na espinha dorsal e por via disso, transformar-se em um 

pescado.  

Não crie condições de “apanhar por tabela”. 

Evite fazer todas práticas rejeitadas na cultura e na Constituição da República. 

Quando salvar “a sua pele”, salvará a imagem da sua organização, família, país e o 

mundo. 

Tudo que respira e que sabe que respira devia ter escrúpulo social. 

Aquele que pode tomar várias corres nas organizações, incluído as políticas deve 

saber que prevaricar não bonifica a si nem a sua organização.  

Ter práticas alinhadas com a visão da cultura e da Constituição da República eleva 

a imagem e coesão social. 

 

 

4. Linhas de compreensão  

a) Esta narrativa é endereçada, principalmente para os jovens que ainda não 

“atropelaram” as orientações da cultura. Serve, também, para continuar a 

lembrar aos membros da comunidade wutee/tewe do benefício das boas 

práticas na cultura. 

b) A prática de roubar representa todo o mal. 

c)  As nossas práticas refletem o que somos no mundo como indivíduo ou 

sociedade. 

d) A designação azar ou sorte depende do efeito da sua respectiva prática. 

e) Se quiser conhecer-me veja conquem ando, por isso, seleccione a companhia. 

f) Os membros das organizações podem promover ou despromover a imagem das 

suas organizações, dependendo daquilo que eles fazem para a sua 

personalidade. 

g) Ser educado mede-se pelo ângulo de visão de cada cultura e das leis aplicadas 

naquele território social.  

h) A divisão territorial não coincide com a distribuição cultural por conta da 

conferência de Berlim.  

 

 

 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 41 

Considerações finais 

Os objectivos desta pesquisa foram de analisar, descrever e partilhar algumas 
práticas culturais que consolidam a relação entre os membros da comunidade, 
numa perspectiva antropo-socio-histórica. Pelos dados nota-se que, os objectivos 
específicos (descrever e partilhar) realizaram o objectivo geral (analisar) com 
clareza. A questão de partida foi “como é que a palavra Citewe/Ciwutee surgem 
como nome de uma língua e qual é a função de kutiza botso no alinhamento da 
mente dos membros da comunidade wutee? As hipóteses assertivas foram a (a) e 
(b) e foi aplicada a abordagem qualitativa suportada pela pesquisa bibliográfica e 
Introspecção, realizada por meio de questionário de uma entrevista semi-
estruturada, numa amostra representativa de 25 informantes. A pesquisa realizou-
se a partir da “zona Sussundenga, Província de Manica até ao Sul do Distrito de 
Gorongosa e Oeste do distrito de Dombe, Província de Sofala”. 

Com todos estes fundamentos foi possível concluir que a língua é o 
mecanismo que se usa para a comunicação entre os seres humanos, através dela 
consegue-se transmitir os pensamentos e expressar os sentimentos sobre todos 
aspectos da vida. A língua é o traço que nos distingue de outros seres vivos. A língua 
traz consigo a cultura de qualquer grupo social e é através dela que se tem a 
imagem do mundo. Ciwutee advém do poder local e das práticas culturais inerentes 
a esta comunidade. Este nome é atribuído por membros de comunidades diferentes 
desta que iam a procura de comida. Pela forma de convivência, os “forasteiros” 
designaram-nos como aqueles que servem a pele, dono das peles 
(tewe/wutee/awutee). 

A comunidade tewe/wutee formou-se antes da penetração mercantil e 
colonial em Moçambique. A comunidade tewe/wutee, em termos etimológicos, é, 
concretamente, o resultado da fusão de Khoisan e bantu. Estes eram agricultores, 
pastores e sedentários, trabalhavam o ferro através de mvuto7. Usavam o castigo 
kutiza botso, narrativas de carácter oral, contos, mensagens enigmáticas e outras 
como alguns dos mecanismos para o alinhamento da mente dos membros da 
comunidade.  

Em Moçambique nota-se a existência de mais de dezasseis (19) línguas que 
estão em contacto entre si e com o Português e outras línguas faladas nos países 
vizinhos. É uma situação complicada, no bom sentido, que obriga sempre ao 
pesquisar separar, de forma clara, o que se pretende analisar num determinado 
contexto que pode não ocorrer em algumas comunidades vizinha com cultura 
diferente, caso de comunidade designada awutee e aquela que a designou. As zonas 
urbanas, na sua maioria dos casos, são um espaço de miscigenação no qual as 
pessoas se socorrem do Português para resolver desiderato sociais.  

O Português acaba sendo, “salva-vidas” para a comunicação entre os 
moçambicanos naquele contexto, mesmo tendo a sua cultura/língua mãe. No 
âmbito histórico, a cultura tewe/wutee, nos distritos onde essa comunidade ocupa, 
dá poder aos Homens em detrimento das mulheres, mesmo se estando a trata de 
igualdade de oportunidades para ingresso à escola formal. Num espaço de tempo 
não muito recente, as mulheres (Mazvarira/Djati e Sika) eram relegadas para o 
terceiro plano para gerir conflitos que envolviam acção motora, ligada a tradição.  

                                                

 
7 É um forno de fundição de ferro para moldar qualquer instrumento metálico. 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 42 

Os Homens, grande parte dos Chingore e alguns Chimoyo detêm o poder 
mágico de evocar a chuva ou serem elo de ligação entre os vivos e os Svikiro 
(mabvoka). Estes poderes legitimam a força e convicção de serem indicados como 
mambos, principalmente, os de clã muya/dzimbawhe (Chingore e Chimoyo).  

Na comunidade tewe/wutee como em qualquer outra comunidade luta-se 
contra comportamento desviante, penaliza-se os prevaricadores e bonifica-se os 
obedientes às boas práticas nos “olhos” da cultura Tewe e da Constituição da 
República. Algumas das atitudes condenáveis são: O roubo, desrespeito a outro ser 
humano e direito a vida a qualquer sere vivo. Esta última clausula, justifica o 
comportamento dos Tewe/Wutee na caça. Quando capturam um animal na fase 
inicial da vida que seja comestível e que não represente um estremo perigo para os 
humanos na sua fase adulta, deixam-no livre para crescer no seu habitat natural.  
 
Referências 
AUATE, N. História de Moçambique. Maputo: Imprensa universitária, 1997. 
DOMINGOS, A. Cidade de Chimoio: ensaio histórico-sociológico -1. Colecção 
Embondeiro, 14. Maputo, Embondeiro, 1999. 
MASSUANGANHE, I. O poder local, as autoridades tradicionais e a reforma da 
governação local: as relações do poder e os desafios no quadro da descentralização. 
Revista Especial. Maputo, Vol.1, nº2, p. 97-123, jun/dez. 2011. 
MARCONI, M e LAKATOS, E. Metodologia de Trabalho Científico. 6.ed. São Paulo: 
Editora Atlas, 2016. 
RAZÃO, J. Exemplo do uso da ortografia padronizada na língua Tewe e a 
imortalidade do ensinamento das narrativas de carácter oral do grupo Shona. In: 
Jornal o Povo. p. 39-50, 05 set. 2016. 
RAZÃO, J. & Neves, O. Um exemplo de exploração de uma narrativa de expressão 
oral: Caso de Ukama igasva, unodzadziswa ngo zviyito (a irmandade é metade, 
completa-se com os actos). Njinga & Sepé: Revista Internacional de Culturas, 
Línguas Africanas e Brasileiras. São Francisco do Conde (BA), 2 (Especial), p. 460- 
p. 470. 2022. 
ROSÁRIO, J. A narrativa africana de expressão oral. Lisboa, Instituto de Cultura 
e Língua Portuguesa, 1989. 
GUTHRIE, M. Classification of the bantu languages. London: Pall Mall, 1971. 
SUANA, E. Introdução à Cultura Tewe. Maputo: Seminário Filosófico 
Interdiocesano Santo Agostinho, 1999. 
NGUNGA, A. Introdução à Linguística Bantu. 2.ed. Maputo: Imprensa 
Universitária, 2014. 
SZCZESNIAK, K. O retorno da hipótese de Sapir-Whorf. Polonia: Sosnowiec, 2005. 
WHORF, B. (Eds.) Language, thought and reality: selected writings of Benjamin 
Lee Whorf, 1956, p.121-147. 
 

 

 

 

 

 



 

AXÉUNILAB:REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDOS DE 
LINGUAGENS NA LUSOFONIA 

São Francisco do Conde (BA) | vol.1, nº 1| p.27-43| jan./jun. 2025 

 

 43 

Para citar este artigo: RAZÃO, Joaquim João & MANUEL, Esmail Inoque 
António Dima. Etimologia da palavra Citewe/Ciwutee como nome de uma 
língua e análise antropo-socio-histórica das práticas do alinhamento social na 
cultura Wutee. AXÉUNILAB: Revista Internacional de Estudos de Linguagens 
na Lusofonia. São Francisco do Conde (BA), vol.01, nº01, p.27-43, 
jan./jun.2025. (Editores: Abias Alberto Catito - UEFS & Maurício Bernardo – 
UEFS ** Coordenação: Alexandre António Timbane). 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 
 

 
 Joaquim João Razão, Doutor em Linguística, com especialidade de 
Linguística Bantu, Mestre em Linguística e Licenciado em Ensino de Línguas 
Bantu pela Universidade Eduardo Mondlane. É Docente e Investigador na 
Faculdade de Letras e Ciências Socias (FLCS), Departamento de Linguística e 
Literatura da Universidade Eduardo Mondlane (UEM). Actualmente, ele 
desempenha as funções de Director dos Cursos de Linguística e Literatura. 
https://orcid.org/0000-0002-4342-5661; E-mail: Joaquimjoaorazao@gmail.com 
 
Esmail Inoque António Dima Manuel, Mestre em Gestão do Ensino Superior 
pela Universidade Técnica de Moçambique e Licenciado em História pela 
Universidade Eduardo Mondlane (UEM). E-mail: esmailmanuel@gmail.com  
 
 
 
 

mailto:Joaquimjoaorazao@gmail.com
mailto:esmailmanuel@gmail.com

