
Njinga & Sepé: Revista Internacional de Culturas, Línguas Africanas e Brasileiras 
São Francisco do Conde (BA) | vol.5, nº 1 | p.51-64 | jan⁄ jun. 2025. 

 

 
 

A pertinência da Didáctica da Filosofia no ensino médio em Angola e os 
novos paradigmas de avaliação 

 
Bonifácio António  

 https://orcid.org/0000-0002-6267-6300 
 
RESUMO 
O presente tema em análise surge dos resultados do trabalho de tese de Doutoramento 
em Educação apresentado na Universidad de Desarrolo Sustentable (UDS) em 2024, 
onde realizamos estudos comparados entre os critérios de avaliação em Filosofia numa 
Escola pública e numa Escola de orientação religiosa católica. Os resultados da pesquisa, 
justificam o presente artigo, porque percebeu-se que ainda é insuficiente o uso dos 
métodos e critérios de avaliação atualizados. Não obstante a realidade encontrada, sendo 
a didática à Filosofia uma área de interesse atual e pessoal, alinhando a questão de 
Michel Tozzi, “será que filosoficamente é possível realizar a investigação das ciências da 
educação no campo da didática da filosofia? Pode se fazer uma investigação em didática 
da filosofia que não seja, ela mesma filosófica? A nossa resposta é positiva, na medida 
em que a Filosofia não se fecha no hiperunâneo. Ela também se aplica nas ciências da 
Educação. Assim, procuramos apresentar uma sugestão filo-pedagógica de como 
melhorar a didática da filosofia no ensino médio em Angola, que vise sair da 
transcendência do pensamento filosófico para a imanência do ensino de Filosofia. Assim, 
compreender a importância do estudo da didática da Filosofia aos professores desta 
disciplina no ensino médio, é o principal objetivo.  
 
PALAVRAS-CHAVE 
Filosofia; Didática; Avaliação. 
 
ABSTRACT 
The present theme under analysis arises from the results of the PhD thesis work in 
Education presented at the Universidad de Desarrolo Sustentable (UDS) in 2024, where 
we carried out comparative studies between the evaluation criteria in Philosophy in a 
public school and a Catholic religious school. The research results justify this article, 
because it was realized that the use of updated evaluation methods and criteria is still 
insufficient. Despite the reality found, with Philosophy didactics being an area of current 
and personal interest, in line with Michel Tozzi's question, “is it philosophically possible to 
carry out research into educational sciences in the field of Philosophy didactics? Can an 
investigation be carried out in the didactics of philosophy that is not itself philosophical? 
Our answer is positive, insofar as Philosophy does not close itself off in the 
hyperunaneous. It also applies to Educational sciences. Thus, we seek to present a philo-
pedagogical suggestion on how to improve the teaching of philosophy in secondary 
                                                           
 É Doutorado em ciências da Educação, com foco na Didáctica da Filosofia, pela Universidad de 
Desarrolo Sustentable (UDS), Doutorando em Ciências da Sociais, opção: Ciência Política, pela 
Universidade Agostinho Neto (UAN); mestre em Filosofia pela Universidade Agostinho Neto(UAN), 
Licenciado em Filosofia pela Universidade Católica de Angola (UCAN); Frequentou até terceiro 
ano o curso de Licenciatura em Direito pelas Universidades Metodista de Angola e Universidade 
Gregório Semedo. Pós-graduado em Agregação Pedagógica para ensino superior, pelo IMETRO. 
É docente e investigador. Autor de algumas obras e artigos científicos. Atualmente apresenta o 
«Programa Sal e Luz do Mundo», na Rádio Maria Angola. Analista social e político. E-mail.:  
bonifacioantonio@outlook.com  
  

https://orcid.org/0000-0002-6267-6300
mailto:bonifacioantonio@outlook.com


 

 
52 

 

education in Angola, which aims to move from the transcendence of philosophical thought 
to the immanence of Philosophy teaching. Therefore, understanding the importance of 
studying Philosophy teaching for teachers of this subject in high school is the main 
objective.  
 
KEYWORDS 
Philosophy; Didactics; Assessment. 
  
Introdução 

A pertinência da didática da Filosofia no ensino médio em Angola e os novos 

paradigmas de avaliação”, é uma reflexão em torno aos métodos e critérios de avaliação 

usados no ensino de Filosofia no ensino médio. A experiência didática e os resultados da 

pesquisa elaborada nas escolas referenciadas, constitui uma das razões do presente 

artigo. Porque apontam para o uso ainda dos métodos e critérios tradicionais de avaliação 

de Filosofia, distante da era da tecno-ciência e cibernética. Pois, hoje, o mundo nos 

apresenta uma cultura científica e pedagógica alinhada a era digital, da informação e da 

tecnologia. Será que devemos continuar com os métodos expositivos, aulas unilateriais, 

sem aproximar o aluno as novas ferramentas do contexto da globalização? É assim que, 

a reflexão torna-se urgente e pertinente, tendo em conta a sua relevância no âmbito do 

processo de ensino de Filosofia, concomitantemente no processo de aprendizagem da 

Filosofia por parte dos alunos. 

O processo de abstração e apreensão de conceitos de Filosofia por parte dos 

alunos, ainda tem sido um problema. Muitos alunos «matam aula» de Filosofia, alegando 

não perceber a aula, ou porque a aula é morta e traz sono, outros ainda apontam a falta 

de criatividade pedagógica, e outros a falta de gosto pela disciplina, e depois existe 

aqueles que mesmo tenho um professor bom de Filosofia, ele não apreende, e também 

regista insucesso na disciplina. Outrossim, prende-se com a falta de uniformização dos 

manuais usados, falta de uniformização de métodos e programas, apesar do Estado 

definir os currículos. Olhando para toda essa realidade, como superar? Como criar o 

gosto pela filosofia aos alunos do ensino médio? Como descontruir a ideia pré-lógica que 

o aluno traz, segundo a qual, «filósofos são ateus e mentirosos»? Tudo isso, contribui no 

insucesso do aluno na disciplina de Filosofia. E qual é a proposta que o nosso trabalho 

traz como via de superação?    

Provavelmente os alunos não estão a perceber o que se ensina em Filosofia. Por 

isso, diremos, será fundamental e urgente sair da metafísica do pensamento filosófico 

para o ensino de Filosofia.  É assim que, este trabalho em refletir numa proposta que vise 

sair do mundo das ideias para o mundo real. 



 

 
53 

 

Para a concretização deste trabalho usaremos alguns métodos de abordagem, 

como o método hipotético dedutivo, indutivo e dialético. Quanto aos métodos de 

procedimentos, usaremos o histórico, comparativo, bibliográfico. A abordagem, é 

qualitativa. Significa dizer, o nosso estudo neste caso concreto não é quantitativo. 

Usamos as técnicas de observação e análise documental.  

Para além das palavras chave: Filosofia, Avaliação e didática, os outros conceitos 

que também poderão merecer algum cuidado especial, porque usaremos com muita 

frequência são: Aluno e Professor. Porque não podemos falar da Didática e avaliação 

sem o aluno enquanto agente ativo do processo docente educativo na Escola Nova, e o 

Professor o sujeito passivo, atualmente. 

 

1.Definição dos principais conceitos 

Os conceitos principais que usaremos são: Avaliação, Didática, Filosofia. Os 

conceitos de avaliação e didática, serão definidos dentro de uma visão filosófica. Porque 

em si, tornam-se gerais. Mas fica delimitado quando é apresentado numa área do saber. 

1.1. Filosofia 

Se a filosofia como ciência surge na Grécia antiga, então a palavra é também de 

origem grega. De acordo com António (2024) Ela forma-se a partir da junção de dois 

termos diferentes da língua grega: Philos = amor ou amigo e Sophia = sabedoria. Como 

se pode notar, as duas palavras (Philos + sophia) formam a palavra portuguesa filosofia 

que irá significar « amor a sabedoria», sendo o filósofo o amigo da sabedoria. O filósofo 

deve ser aquele que investiga, que ama a sabedoria, isto é, gostar do trabalho que faz a 

favor do conhecimento das coisas, procurando saber aquilo que não sabe. 

A formação da palavra “Filosofia” resulta de uma história curiosa, a qual achamos 

pertinente para o vosso conhecimento. Tudo começou quando numa dada discussão livre 

entre dois gregos se quis que Pitágoras, reconhecido como sábio, resolvesse a sua 

contenda. Humildemente, Pitágoras disse que não era sábio, porque sábio seria aquele 

que já sabe tudo e que entre os homens nenhum sabe tudo, porque a sabedoria pertence 

unicamente aos deuses; por isso, Pitágoras preferiu que o chamassem « amigo da 

sabedoria»1, isto é, aquele que nada sabe e que por isso se lança à pesquisa para obter 

o conhecimento. (Antonio, 2024, p.10) 

                                                           
1 Sobre o conceito de “Filosofia”. Os gregos antigos definiam a filosofia como « o amor pelo 
saber»; «saber» quer dizer «conhecimento do mundo e do homem». Esse conhecimento 
permitia enunciar certas regras de ação, determinar certa atitude, diante da vida;«sábio» era o 
homem que agia em todas as circunstâncias em conformidade com tais regras que, por sua vez, 



 

 
54 

 

Hoje, definir a filosofia tornou-se um grande problema filosófico. Isto acontece por 

várias razões: A primeira resulta do facto de que em filosofia se estudam diferentes tipos 

de objetos, o que leva ao surgimento de várias correntes filosóficas e de várias ciências 

dentro da filosofia; logo, cada caso estudado em filosofia é primeiro visto em particular; a 

segunda resulta do facto de todos os filósofos não pensarem da mesma maneira. No 

entanto, podemos definir a filosofia, como sabedoria (Politzer, 1970, pp.14-15); 

conhecimento na sua plenitude; é a ciência que abrange todas as realidades, procurando 

descobrir as causas profundas e últimas, servindo-se para isso da natureza da luz da 

razão.  

 

1.2.Avaliação 

Avaliação vem do conceito «avaliar», segundo o Dicionário básico (2006, p.70)  é 

determinar a avalia ou o valor de. No campo da educação, certamente tem uma aplicação 

específica, que tem muito haver com a determinação do valor da qualidade de ensino. De 

acordo com Canivete (2017) avaliar é promover a qualidade de ensino-aprendizagem. E o 

que é avaliação? É um processo, segundo Canivete (2017), “sistemático, contínuo e 

integrador que consiste na recolha de informações inerentes ao processo de ensino-

aprendizagem realizável antes, durante e depois de qualquer atividade educacional, 

visando os objetivos propostos.” Para Luckesi (2011) “avaliação e planificação andam 

juntos”. Assim sendo, existe formalmente três tipos de avaliação: Diagnóstica, formativa e 

sumativa. Mas hoje, também já existe autores que acrescenta a quarta, como Canivete 

(2017) que fala de uma quarta, a chamada: “Avaliação autêntica, que surge como reação 

da avaliação tradicional que reduzia a avaliação na atribuição de notas”. 

O conceito de avaliação uma vez que nos remete para olhar na planificação, é 

preciso lembrar que, ao planificar avaliação, o processor deve responder as seguintes 

perguntas: 1- Quem avaliar?, 2- O que avaliar?, 3- Para que avaliar?, 4- como avaliar?  5- 

Quais são os itens avaliar? 6- Quando avaliar?, 7- Quem vai avaliar?. Nestas perguntas 

                                                                                                                                                                                                 
se baseavam no conhecimento do mundo e do homem.; a palavra« Filosofia» manteve-se desde 
aquela época por corresponder a uma necessidade. É, por vezes, tomada em diferentes sentidos, 
que se prendem à diversidade dos pontos de vista a respeito do mundo. Mas, o sentido mais 
corrente da palavra é o seguinte: concepção geral do mundo da qual se pode deduzir certa 
forma de conduta. A definição de filosofia, por exemplo, no fim da modernidade e, e já, durante a 
revolução francesa, (séc. XVIII), os filósofos burgueses da França pensavam e ensinavam, 
baseados em conhecimentos científicos, que o mundo é conhecível (problema epistemológico e 
gnosiológico) e concluíam ser possível transformá-lo para o bem do homem. Daí a seguinte 
conclusão: É insensato querer transformar o mundo. É verdade, concordam eles, que podemos 
agir sobre a natureza, mas é uma ação superficial, uma vez que o «fundo das coisas» está fora 
do nosso alcance.(Politzer, 1970) 



 

 
55 

 

encontramos todos elementos que fazem parte ao processo docente educativo: O 

professor, o aluno, o conteúdo, os objetivos, o tempo, os métodos, etc. A questão é: Ainda 

os professores de Filosofia no ensino geral planificam? E quando planificam respondem 

todas estas perguntas no plano de aulas, na planificação semanal? Mensal? Trimestral? 

Ou só avaliamos, para cumprir com a formalidade? 

Um dos grandes teorizadores e, considerado o pai de avaliação educacional é o 

Tyler. De acordo com Canivete (2017) traz um modelo de avaliação que consiste numa 

comparação dos resultados da aprendizagem do aluno com objetivos. Para Tyler, ao 

reformular os objetivos deve ter encontra a experiência do professor. 

 

1.3. Didática e a Didática da Filosofia 

A didática está ligada a arte de ensinar. Particularmente a didática da Filosofia, 

nesse sentido, tem a ver com a arte de ensinar a Filosofia. Entretanto, alguns teóricos da 

didática da filosofia, como Michel Tozzi, desenvolveram ideias sobre como ensinar a 

Filosofia. Michel Tozzi citado por Boavida (1996), levanta questões fundamentais que 

constitui um dos fundamentos da didática da filosofia, ao defender um plano de filosofia 

para criança.  

Será que é possível levarmos uma Filosofia para crianças? Se considerarmos esta 

pergunta, vai parecer que aprender a Filosofia ou estudar a Filosofia tem idade. 

Antigamente, na era grega, acreditava-se que a sabedoria só se alcançava na idade de 

ancião. Significava que o individuo só se tornava filósofo quando chegasse nessa idade. 

Mas depois, com as mudanças de paradigmas filosóficas, percebeu-se que também o 

jovem pode ser filósofo. Porque o elemento fundamental é a razão e não a idade física. 

Entretanto, a idade física e cronológica, não é mais importante. Mas sim, a idade 

psicológica e racional. Mas também, não estamos a dizer que uma bebe, uma criança do 

ensino primário reflita sobre Metafísica filosófica. Mas pode pensar na crença religiosa. 

Porque um pensamento filosófico tem exigência, segundo António (2024): Rigorosidade, 

Racionalidade e Universalidade. 

  Hoje, o ensino de filosofia não se limita no ensino superior. O ensino secundário, 

no nosso caso angolano encontramos a Filosofia. Assim, uma didática voltada ao ensino 

de filosofia, é também uma filosofia aplicada na educação. Retomando a pergunta do 

resumo, a Didática da Filosofia, de acordo com Tozzi, citado por Boavida (1996), também 

questiona: “Será que filosoficamente é autorizada e competente a investigação das 

ciências da educação no campo da didática da filosofia? Pode se fazer uma investigação 



 

 
56 

 

em didática da filosofia que não seja, ela mesma filosófica?, seria o ensino da filosofia, se 

o subordinássemos uma técnica, uma forma positivista?”  Michel Tozzi levanta perguntas 

fundamentais que carece de meditação própria sobre aquilo que chamamos de didática 

da filosofia. Podemos responder, uma das perguntas mais importantes: Sim, podemos 

fazer uma investigação em didática da filosofia que seja filosofia. Apesar de ser uma 

questão filosófica, constitui um desafio pedagógico. 

No contexto angolano, ainda precisamos adequar aos outros contextos. Isto é, sair 

da transcendência filosófica para a imanência filosófica. O professor deve ajudar os 

alunos a perceber a Filosofia. Isso exige rever a linguagem, se possível traduzir os 

conceitos filosóficos na linguagem dos alunos. 

Por outro, é preciso rever os métodos de ensino de Filosofia. Porque se o homem é 

histórico, o que é histórico é porque tem o passado, e se tem o passado é porque é 

dinâmico, então, o tempo sendo o movimento, deve também atualizar e contextualizar as 

estratégias de ensino filosófico. É verdade que nem tudo em Filosofia é mutável. Mas 

pode ser contextualizado, levando o aluno se possível criticar, descontruir, e não limitar-se 

no dogmatismo filosófico. Ainda, é visível os métodos e critérios de avaliação usados, são 

arcaicos.  

 

2.Os desafios da Didática à Filosofia na Pedagogia Pós-contemporânea. 

A História da Pedagogia nos apresenta vários pensamentos ao longo da história do 

homem. Segundo Gadotti (2008), o pensamento pedagógico percorreu várias fases, 

passando para a era grega, romana, medieval, renascentista, moderna, o pensamento 

pedagógico da Escola Nova (Gadotti, 2008, p.146), e cita autores que viveram em (1378-

1446), no caso de Victorino de Feltre, recorre a teoria e prática escolanivistas com autores 

como Adolphe Ferreiere (1879-1960) contemporânea, autores como o norte-americano 

John Dewey (1859-1952), o principal reformulador, Maria Montessori (1870-1952), o 

brasileiro Paulo Freire (1921). Significa dizer, na visão de muitos, recorrer nos métodos do 

século XIX e XX é viver na pedagogia nova no século XXI na era da tecnologia. O que 

não passa de apenas «flactus voces».  

Não obstante as ideias de Paulo Freire serem atuais e atuantes, juntamente com 

outros autores como Piaget, trazem críticas aquilo que chamam pedagogia tradicional. 

Gadotti traz até outros pensamentos pedagógicos aposteriores a Escola Nova, como: “O 

pensamento pedagógico Fenomenológico-Existencialista», onde cita Platão, Kierkegaard, 

Nietzsche, que no século XIX desenvolveu teorias ligadas a pedagogia da existência; 



 

 
57 

 

Durkheim também aparece, e Martin Buber que desenvolve a pedagogia do diálogo, no 

século XX.(Gadotti, 2008, p.162). Apresenta ainda o pensamento pedagógico crítico, já 

nos finais do século XX -anos 1970, onde encontramos a pedagogia das ideologias. 

Também na mesma fase apresenta o Pensamento pedagógico Africano, citando autores 

como Amilcar Cabral, Nyerere. E o autor (Gadotti), termina com uma reflexão da 

educação pós-moderna. 

Mas a visão Pós-moderna da educação é diferente da pós-contemporànea. Nesta, 

por exemplo, de acordo Gadotti, reflete-se sobre a multiculturalidade, sobretudo um 

debate da década de 90 até ao século XX (Ibid, p310). Em nenhum momento traz a 

questão da introdução da tecnologia. O que urge a necessidade de atualizar os métodos 

de ensino e de avaliação, senão mesmo dos currículos de Filosofia. 

  

2.1. Os novos paradigmas da Didática da Filosofia no contexto da pós-

contemporaneidade 

Já passamos na pré-modernidade, modernidade, pós-modernidade. Não nos 

confundamos com a era moderna grega, diferente da era clássica, porque a era grega 

também é chamada clássica; não confundir com o pré-moderno do classissismo depois 

da Escolástica, mas sobretudo depois da Modernidade dos séculos XVI,XVII até ao 

iluminismo (séc. XVIII). Depois do iluminismo vem a Idade contemporânea. Significa dizer, 

o século XIX inicia Idade contemporânea. Mas quando falamos da contemporaneidade, 

propriamente dita, começa na metade do século XX. Como veremos. Todas essas etapas, 

influenciaram no pensamento pedagógico e filosófico.  

Por esse facto, falar de Educação tradicional hoje constitui um problema filosófico. 

A questão que se coloca é: Quando falamos da Educação Tradicional, o que isto quer 

dizer? Quem são os autores modernos? Piaget, Dewey, Vigotsky, Montessori? Estão nos 

anos 30 e 40. De acordo com Briones (2024), na década de 50 começa a 

contemporaneidade. Mas hoje, já falamos da pós-contemporaneidade. A Escola Física 

pós-quântica, diferente da física quântica e clássica, nos leva para outra forma de ver o 

mundo da educação. Talvez, diríamos que, não teremos, daqui há 50 anos, escola física. 

Os avanços tecnológicos correm veloz. A era digital está a levar todos para o ensino 

virtual. A Revolução do uso das tecnologias está substituir a escola física, o ensino físico. 

A Covid-19 já nos mostrou que o ensino virtual já é uma realidade e, é o futuro. 

O mundo está em mutação constante, rápido. Mas ainda nos deparamos com uma 

escola que nos apresenta autores da Escola Nova, como se a educação fosse estática. 



 

 
58 

 

Mas já vimos que os autores desta época, hoje, têm mais de um século, outros dois 

séculos. Logo, não são atuais.  Há 50 anos atrás o mundo já falava destes autores, 

sempre como escola nova. Será que ainda são novos? Podemos considerar a pedagogia 

Construtivista de Piaget e as correntes pedagógicas de Pestalozi, Montessori, Freire, com 

representantes da pedagogia Nova no século XXI? 

Essa visão já é tradicional, na medida em que a ciência da educação não é 

estática. Hoje, já se fala do pensamento pedagógico pós-contemporâneo. Gadotti, na sua 

obra «História das Ideias Pedagógicas», (2008), apresenta apenas até ao pensamento 

pedagógico contemporâneo. Inclusive com os seus teóricos. Os autores que podemos 

recorrer hoje, alinhados a visão pós-contemporânea, são: Philippe Perrenoud, Leopoldo 

Briones. Para a nossa realidade angolana, podemos trazer alguns autores como Manuel 

Afonso, Moma Chipesse. 

Perrenoud (2008), na sua obra sobre «10 competências para ensinar», traz uma 

visão mais contextual. Por exemplo, uma das competências que ele apresenta, é o uso de 

novas tecnologias no processo de ensino e aprendizagem. Certamente, este pensamento 

o construtivismo ainda não tinha visto, porque a tecnologia faz parte das ferramentas pós-

contemporânea. A pedagogia é dinâmica, assim como a didática a filosofia. Se assim for, 

o professor de Filosofia no ensino médio não pode continuar no século XX enquanto o 

mundo já está no Século XXI. 

 

2.2. Da transcendência do pensamento filosófico para a imanência do ensino de 

Filosofia em Angola. 

Ontem, o que se ensinava na Filosofia? O professor limitava-se no pensamento 

dos clássicos, como os Pré-socráticos, os socráticos e pós-socráticos. Já respondemos a 

pergunta sobre uma Filosofia da educação que olha no sentido da ação, mas que não 

anula a metafísica. Logo, o professor através dos métodos ensino, procura traduzir o que 

é transcendental na vida prática do aluno. Por exemplo, a Metafísica de Parménides, 

segundo António (2024), nos ensina que o ser é, o não ser, não é. Ou o ser é, ou não é. 

Pois, não existe um meio termo.  

Como traduzir o princípio ontológico de Parménides na vida do aluno? Uma 

sociedade que foi assolada pelo novo relativismo ético, onde a cultura do 

homossexualismo, o aborto, vai ganhando força, o aluno por si só, poderá perceber que 

afinal a natureza não muda. O homem é até ao fim. A mulher é até ao fim. O ser enquanto 

ser é. Ora, apesar do ser de Parménides ser indivisível, uno, imutável, o homem sendo 



 

 
59 

 

mutável, também é uno com as dimensões ontológicas, certamente não pode e, não vai 

conseguir mudar de sexo na sua substância. Mas certamente, numa linguagem mais 

simples, respeitando a idade cognitiva refletida, e o contexto. O professor de Filosofia no 

ensino médio deve excluir o importante do não importante no ensino. Nós em Angola, 

ainda não temos um ensino de Filosofia histórica, mas temos experimental.  

 

2.2.1. A Didática da Filosofia em Angola como uma Didática experimental 

Comparando com outras realidades, ainda não podemos afirmar que a Didática da 

Filosofia em Angola é histórica, na medida em que ainda pouco se explora, pouco se fala, 

temos poucos textos publicados sobre o assunto. Mas existe uma necessidade de se 

aprofundar, porque começa a ser ensinada desde o ensino geral.  

Em Brasil por exemplo, segundo Boavida (1996), em 1930, a Filosofia começa a 

entrar nos currículos do ensino médio. Não era obrigatório, mas optativa. Depois saiu do 

currículo Escolar, no ensino profissional, alegando ser mais uma disciplina ideológica, do 

que profissional. Foi banido do currículo. Torna-se opcional, depois. Essa realidade 

acontece hoje em Angola. O ensino de Filosofia encontramos nos cursos de Ciências 

Económicas e Jurídicas e Ciências Humanas, sobretudo no ensino Público. Na segunda 

escola onde realizamos o estudo, sendo de orientação Católica, todos os cursos do 

ensino médio tem Filosofia (PUNIV- Ensino Pré- Universitário).  

Olhando para estes desafios da Escola Atual, num contexto em que os Estados 

estão preocupados com a industrialização, ao avanço da tecnologia, a paixão das 

ciências exatas, naturais e experimentais (ciências orgânicas e inorgânicas) aumentaram. 

As escolas técno-profissionais parece serem prioridades. É a mesma coisa que acontece 

em Angola. Os politécnicos, as escolas agrárias, de saúde, as oficinas de cursos técnicos 

aumentaram, porque o País está na via do desenvolvimento sustentável. Os cursos 

teóricos, as ciências reflexivas perderam a paixão, a valorização como tal. Talvez a nossa 

crítica aqui, é no sentido de dizer, não se pode pensar no desenvolvimento de um País 

sem preparar as mentes.  

Se tivermos muitos engenheiros, médicos, mecânicos, eletricistas, arquitetos, é 

muito bom. Mas se tivermos poucos pensadores, também podemos ser facilmente 

dominados por outras culturas. E quando outras culturas nos dominarem, então, são 

outros povos mandando em nós; outrossim, não se pode edificar centralidades, ter 

cidades lindas, carros, etc. Sem investir na educação. A dimensão espiritual, a formatação 



 

 
60 

 

da mente pode ser mais importante do que os cursos técnicos. Porque tudo começa na 

ideia. É a ideia que transforma à realidade.  

Neste sentido, o Estado não pode anular um lado. Deve colocar todas as ciências a 

disposição da formação do homem angolano. Significa dizer, o ensino de Filosofia devia 

estar em todos os cursos, quer das ciências profissionais-práticas, como profissionais 

teóricas. Pensar todo mundo pode. Mas pensar bem, é uma arte. Isso exige estudo sério. 

A nossa linha de pensamento é Aristótelico-Tomista e Personalista. Isto é, aquela que não 

exclui, mas une, e olha na realidade como um todo. Desta feita, afasta a visão dualista 

curricular no ensino médio em Angola. O que se pode fazer e o que o professor de 

Filosofia deve fazer? Certamente, procurar durante a planificação de aula, ao planificar 

semanalmente, quinzenalmente e trimestralmente, sair das transcendências do 

pensamento de Filosofia para a Imanência do ensino de Filosofia. 

 

2.2.Métodos e Critérios de Avaliação contextual no ensino de Filosofia 

Os métodos são vias que nos permitem chegar a meta. Falamos dos métodos 

tradicionais e modernos, que no fundo estão intrinsecamente interligados com as teorias, 

como: Tradicionais (Teoria do Comportamentalismo) e modernos (Teoria do 

Construtivismo). Os métodos Tradicionais, de acordo com Aurélio (Cfr. 2007), existe o 

método Expositivo. Nos métodos modernos, encontramos: Elaboração conjunta”. 

Elaboração conjunta coloca o aluno no centro do processo de ensino como sujeito ativo, 

diferente da exposição, onde o ensino é mais unilateral, e não bilateral. Quando o aluno 

se limita apenas ouvir e apreender, como se fosse um «banco», não ajuda se articular. 

Por isso, Paulo Freira cria este modelo de ensino. Pois, o aluno não é um banco para 

depositar apenas o conhecimento.  

 O método expositivo é, não dá possibilidade do aluno tomar qualquer iniciativa, 

não permitindo que a interação seja feita de uma forma parcial e contínua; este método 

não permite pergunta do aluno, trabalho conjunta. Mas podemos transformar em moderno 

quando o professor pede a opinião e interação na turma; o método expositivo pode existir. 

Mas se quisermos relacionar com a Escola nova, tem de permitir as perguntas. O 

professor não pode combater o aluno que tem sede da sabedoria, e por isso, pergunta. 

Numa aula de Filosofia quando o professor oprime, quando os alunos têm medo de falar 

(não de fazer barulho. Mas de perguntar), coloca em causa a Filosofia e a sua didática. 

Nos métodos modernos, encontramos os métodos expositivo, explicativo, Chuva de 

ideias; Debates; Visitas de estudo; Apresentação de trabalhos individuais; Produção de 



 

 
61 

 

textos sobre..; Trabalho em grupo, como de interpretação de texto, como afirma Folscheid 

e Wunenburger (2006), apresentações e defesas de trabalhos, trabalho para a Casa. 

Olhando para os pressupostos acima referenciados, podemos afirmar que, os 

métodos de avaliação também podem ser a prova objetiva, prova dissertativa, trabalho 

em grupo, debate, auto avaliação, seminários, relatório individual, etc. Baptista (s.d.), na 

sua obra sobre «avaliação de ensino de Filosofia», afirma: “as atividades mentais são: 

Indagar, analisar, meditar”.  Se as atividades mentais são: Indagar, analisar, então, que os 

métodos participativos em Filosofia, sejam aconselhados:  Elaboração conjunta, chuva de 

ideias, debates, trabalhos em grupo, apresentações de temas, trabalhos... 

Neste sentido, o professor de Filosofia deve estimular para que tenha a resposta – 

E-R. Significa: O professor só pergunta, esperando resposta. Faltando interação. A 

Educação torna-se bancária. Assim, o método socrático torna-se por excelência no ensino 

de filosofia.  

O critério ou estratégias de avaliação dos alunos, foi sempre e, deve ser o modelo 

que deve ser defendido. O professor de Filosofia desperta, provoca, cria uma ereção do 

conhecimento, despertando assim o conhecimento.  Desta feita, afirma Haidt (1994), o 

método socrático foi denominado de «Ironia» e tem dois momentos: A refutação e a 

maiêutica. Na refutação, Sócrates levantava objecções às opiniões que o discípulo tinha 

sobre algum assunto e que julgava ser a verdade.”  

De objecção, o aluno ia tentando responder às dúvida: Levantadas por Sócrates 

até que, se contradizendo cada vez mais, admitia sua ignorância e se dizia incapaz de 

definir o que até há pouco julgava conhecer tão bem. Essa etapa do método tinha como 

objetivo libertar o espírito das opiniões, pois para Sócrates, segundo Haidt (1994, p.16), “ 

a consciência da própria ignorância é o primeiro passo para se encaminhar na busca da 

verdade”. Tendo o discípulo tomado consciência de que nada sabia, Sócrates passa 

então para a segunda parte de seu método, que ele mesmo denominou «maiêutica». 

Depois, aparece uma outra figura da nossa era, João Amos Comenius (1592 -

1670). Para Comenius, citado por Haidt, dentre as obras criadas por Deus, o ser humano 

é a mais perfeita. (Haidt, 1994). Dada a sua formação cristã, acreditava que o fim último 

do homem é a felicidade eterna. O objetivo da educação é ajudar o homem a atingir essa 

finalidade transcendente e cósmica, desenvolvendo o domínio de si mesmo através do 

conhecimento de si próprio e de todas as coisas. 

Considerado o pai da didática, Comenius, “valorizava o processo indutivo como 

sendo a melhor forma de avaliar, de se chegar ao conhecimento generalizado e, aplicou-o 



 

 
62 

 

na sua prática instrucional.” Na sua obra «Didáctica magna», publicada em 1632, e que 

teve influência direta sobre o trabalho docente. Ao ensinar um assunto, o professor deve: 

 Apresentar o objeto ou ideia diretamente, fazendo demonstração, pois o aluno 

aprende através dos sentidos, principalmente vendo e tocando; 

 Mostrar a utilidade específica do conhecimento transmitido e a sua aplicação na via 

diária; 

 Fazer referência à natureza a origem dos fenômenos estudados, isto é, às suas 

causas; 

 Explicar primeiramente os princípios gerais e só depois os detalhes; 

 Passar para o assunto ou tópico seguinte do conteúdo apenas quando o aluno tiver 

compreendido o anterior. (Haidt, 1994, p.17) 

 

Estas linhas gerais desenharam os modelos de educação modernos. A luta foi 

sempre tirar o aluno dos modelos de avaliação e ensino tradicionais, assente na 

memorização e na teoria, tal como também defendeu Pestalozzi.  Assim, a contribuição 

destes autores abriram caminho para uma Didática mais adequada aos contextos. Cada 

época é uma época. O pensamento pedagógico evolui em função as dinâmicas sociais, 

políticas, económicas e religiosas. Não podemos falar da didática sem olhar nos métodos 

de ensino, nos critérios de avaliação, nas estratégias, nos meios de ensino e nos 

currículos.  

 

Conclusão 

Em guisa de conclusão, o ensino de Filosofia hoje, deve estar alinhado com a 

dinâmica do mundo. Não obstante de ser uma disciplina reflexiva, teórica, podemos usar 

os métodos de observação, onde projetamos as aulas, por via de protetor. Logo, é 

possível usar os meios modernos, tais como: Computador, projetor, etc. Podemos assim, 

por via de métodos visuais, projetar filmes, vídeos, áudios, sobre Filosofia, até mesmo 

imagens que leve o aluno a reflexão. 

Nas aulas de lógica formal, para 12 ª Classe, segundo o currículo- Programa de 

Filosofia preparado pelo INADE (Instituto Nacional de Avaliação e de Desenvolvimento da 

Educação), é o primeiro tema leccionado, o professor pode usar imagens com jogos 

reflexivos, como «Soduko». Mas isso passa na criatividade do professor enquanto agente 

de educação e ensino. O professor deve saber se reinventar. O importante é que o aluno 



 

 
63 

 

enquanto centro do processo docente-educativo, enquanto agente ativo da educação, 

perceba o que se quer ensinar e transmitir. 

Assim, também concordamos que deve se definir claramente os objetivos da 

Filosofia no ensino Médio em Angola. Porque a Filosofia se adapta segundo e seguindo 

uma cultura local. Se incultura também. Tal como defendemos, a necessidade do 

professor de Filosofia procurar formas de passar da ideia de que a Filosofia nasce da 

curiosidade. Para isso, a Filosofia do ensino médio em Angola, como pode ser analisada 

em outras realidades, concordando com outros que defendem essa visão, segundo a qual 

a «Filosofia no ensino médio não pode ser bastante abstrato, mas sim, prático». O 

professor deve dar trabalhos em grupos e individuais, não só reflexivos, mas também 

práticos. Isso, exige uma articulação dos métodos filosóficos, que permitam sair da ideia 

para a prática, sem perder a sua originalidade. 

 O ensino de Filosofia deve olhar, analisar, compreender e se possível questionar e 

agir, nos currículos, nos programas, nas orientações curriculares sobretudo, gizados pelas 

políticas dos Estados, nos programas Nacionais.  É assim que, concluímos, o primeiro 

pressuposto para ensinar Filosofia é a formação dos professores de Filosofia. Não basta 

saber ou estudar a Filosofia. Por exemplo, sair na interpretação para a construção de 

conceitos. É fundamental. E aqui, vão dizer, temos tido seminários de capacitação dos 

professores, temos as ZIP (Zonas de Influências Pedagógicas) – e planificamos 

quinzenalmente. Tudo bem. Mas quem dá a formação aos professores de Filosofia é 

Filósofo ou professor de Filosofia?  Os seminários de formação dos professores que 

acontecem no inicio dos anos letivos, é específicos para professores de Filosofia ou para 

todos os professores da escola? É possível melhorar os métodos e estratégias de ensino 

misturados com professores de outras disciplinas? Entendemos que, a formação de 

capacitação é fundamental para todos. Mas deve existir seminários de professores de 

cadeiras específicas, no caso de Filosofia. E quem deve ser o formador, ou o prelector? 

Certamente um filósofo com a formação de Didática à Filosofia.   

 

Referências  

ANTÓNIO, B.Texto de apoio de Filosofia da Religião. Luanda: Universidade Metodista 

de Angola, Faculdade de Teologia, 2024. 

AURÉLIO, I. Avaliação. [S.l.: s.n.], 2007. 

BAPTISTA, T. S. A avaliação no ensino de Filosofia: possibilidades para um fazer 

Filosofia e uma experiência do pensar em sala de aula. Campina Grande: 

Universidade Federal de Campina Grande, [s.d.]. 



 

 
64 

 

BOAVIDA, J. Por uma didática para a Filosofia: análise de algumas razões. Revista 

Filosófica de Coimbra, n. 9, 1996. 

CANIVETE, I. Avaliar é promover a qualidade de ensino-aprendizagem: Angola e os 

desafios educativos. Luanda: [s.n.], 2017. 

GADOTTI, M. História das ideias pedagógicas. 12. ed. São Paulo: Abdr, 2008. 

HAIDT, R. C. C. Avaliação do processo ensino-aprendizagem. 6. ed. São Paulo: 

Editora Ática, 2008. 

LIBÂNEO, C. J. Didática. São Paulo: Cortez, 2011. 

LUCKESI, C. C. Avaliação da aprendizagem escolar: estudos e proposições. São 

Paulo: Cortez, 2011. 

POLITZER, G.; BESSE, G.; CAVEING, M. Princípios fundamentais de Filosofia. 

Tradução de João Cunha Andrade. São Paulo: Hemus – Livraria Editora Ltda., 1970. 

WUNENBURGER, J.; FOLSCHEID, D. Metodologia filosófica. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006. 

 

 

 

Recebido em: 12/06/2025 

Aceito em: 22/06/2025 

 

 

 
Para citar este texto (ABNT): ANTÓNIO, Bonifácio. A pertinência da Didática da Filosofia 
no ensino médio em Angola e os novos paradigmas de avaliação. Njinga & Sepé: Revista 
Internacional de Culturas, Línguas Africanas e Brasileiras, São Francisco do Conde (BA), 
vol. 5, nº 1, p. 51–64, jan./jun. 2025. 
 
Para citar este texto (APA): António, Bonifácio. (2025). A pertinência da Didática da 
Filosofia no ensino médio em Angola e os novos paradigmas de avaliação. Njinga & Sepé: 
Revista Internacional de Culturas, Línguas Africanas e Brasileiras, 5 (1), 51–64. 
 

 

Njinga & Sepé: https://revistas.unilab.edu.br/index.php/njingaesape  

https://revistas.unilab.edu.br/index.php/njingaesape

