
 

​

​

​

​

​

ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 

UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

 

LIVING ANTHROPOLOGY WORKSHOP:  

AN IN-BETWEEN SPACE IN UNILAB'S UNIVERSITY EXTENSION PROGRAM 

 

Carla Susana Alem Abrantes 

Professora Associada da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afrobrasileira 

(Unilab), Redenção – Ceará – Brasil  

sabrantes@unilab.edu.br 

http://lattes.cnpq.br/9537992151602658 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

1 

mailto:sabrantes@unilab.edu.br


ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

RESUMO 

Este relato de experiência apresenta o projeto de extensão Ateliê de Antropologia Viva realizado 
a partir da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab) em 
Acarape-CE, entre 2023 e 2024. Concebido como um "entrelugar" de aprendizado antropológico 
não formal, o Ateliê procurou trazer a integração dos indivíduos à vida social levando em conta 
não apenas os aspectos cognitivos, mas também os afetivos e volitivos. As leituras de etnografias, 
a criação de roteiros e performances inspiradas nos trabalhos de Victor Turner (1982) foram 
centrais para se buscar organizar uma "teia social performatizável". Nesse sentido, o projeto 
buscou estimular a expressão de saberes tradicionais e a criação artística coletiva, promovendo a 
compreensão de "si" por meio da relação com o "outro". A predominância de quarenta e quatro 
estudantes guineenses como público-alvo dessa edição transformou o Ateliê em um posto 
inovador de colaboração e contestação, com dinâmicas culturalmente ressonantes. Os resultados 
evidenciam a relevância desse espaço formativo e intercultural, no qual dança, música e gestos se 
tornaram veículos para a emergência de novos signos de identidade e de integração acadêmica. 
Apesar de desafios como o engajamento inicial com leituras acadêmicas, o Ateliê transformou-se 
em um espaço vital de expressão, reafirmando o papel da extensão na Unilab em seu processo 
dialógico, descolonizador e internacionalizado, que valoriza saberes comunitários e contribui 
para uma formação discente engajada e plural. 

Palavras-chave: Antropologia. Interculturalidade. Cooperação Internacional. Extensão 
Universitária. Artes.  

2 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

ABSTRACT 

This experience report presents the "Ateliê de Antropologia Viva" (Living Anthropology 
Workshop) extension project, carried out at the University of International Integration of 
Afro-Brazilian Lusophony (UNILAB), in Acarape-CE, between 2023 and 2024. Conceived as an 
in-between space, (or third space) for non-formal anthropological learning, the Ateliê sought to 
integrate individuals into social life through cognitive, affective, and volitional dimensions. The 
proposal integrated readings of ethnographies, script creation, and performances inspired by 
Victor Turner (1982), organized around "a performative social network ". The project aimed to 
stimulate the expression of traditional knowledge and collective artistic creation, fostering 
self-understanding through the relationship with the "other". The predominance of 44 Guinean 
students among the participants transformed the Ateliê into an innovative site of collaboration and 
contestation. This dynamic required methodological adjustments to meet participants’ needs, 
such as incorporating Guinean-based activities and musical resources. The results highlight the 
project's relevance as a formative and intercultural space. In this context, dance, music, and 
gestures became means through which new signs of identity and academic integration could 
emerge. Despite challenges like initial student engagement with academic readings, the Ateliê 
solidified as a vital space for expression and dialogue. Thus, the role of extension at UNILAB is 
reaffirmed as a dialogical, decolonizing, and internationalized process. It values community 
knowledge and contributes to engaged and plural student formation. 

 

Keywords: Anthropology. Interculturality. University Extension. International Cooperation.  

 

3 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

INTRODUÇÃO 

O presente relato de experiências aborda o projeto de extensão Ateliê de Antropologia 

Viva, uma iniciativa da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira 

(Unilab), situada em Acarape-CE. O projeto é um desdobramento do Projeto Teia: diferença, 

vida criativa e comunidade, que foi desenvolvido em 2019 em colaboração entre o Instituto de 

Humanidades e o Instituto de Ciências Sociais Aplicadas (e coordenado pelas profas. Carla 

Susana Alem Abrantes e Andrea Yumi Kanicada), com apoio da Pró-Reitoria de Extensão, Arte e 

Cultura (PROEX). Após o período da pandemia, emergiu uma nova concepção para o Ateliê, 

fruto da necessidade de criar espaços que conectassem o saber universitário aos saberes 

comunitários, promovendo a apreensão de significados e a inserção dos jovens na vida social. 

Uma das experiências que impulsionou a criação do Ateliê foi o experimento ritual de 

2019 denominado Tempo, Tempo: um trabalho final proposto por um grupo de estudantes na 

disciplina Território e Poder, do Bacharelado em Humanidades, conduzida pela profa. Carla 

Susana Alem Abrantes, a partir de um diálogo com o antropólogo Jack Goody (2008). Com o 

estímulo da docente, o espetáculo foi apresentado na Semana Universitária da Unilab naquele 

ano, recebendo elogios significativos quanto às possibilidades de encontrar linguagens singulares 

para tratar de temas antropológicos mais amplos. A partir desses resultados positivos, o Ateliê foi 

idealizado como um espaço de criação em torno de um conhecimento antropológico vivo, 

estruturado por metodologias construídas nos encontros. Destaca-se ainda que a formação da 

docente em Arte-Terapia (2022-2024), pelo Instituto Aquilae (Fortaleza), forneceu recursos 

importantes para a organização intersubjetiva dos participantes, fortalecendo o caráter 

extensionista do projeto. 

A proposta do Ateliê insere-se no debate decolonial e pós-colonial, buscando 

epistemologias que integrem e valorizem grupos subalternizados ou excluídos dos espaços de 

conhecimento. O projeto propôs deslocar a Antropologia em direção a formas de expressão e de 

comunicação humana capazes de produzir conhecimento inclusivo e promover a igualdade 

epistêmica. 

Como projeto de extensão, o Ateliê se dedica à troca e à divulgação de saberes que 

estimulem a formulação de novas perguntas e a interação com as comunidades vinculadas à 

universidade, dando continuidade ao antigo Projeto Teia, mas apresentando um forte marcador 

4 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

artístico para a edição. Buscava-se organizar um espaço para que processos colaborativos de 

expressão artística e reflexão sobre si e o outro fossem possíveis a partir de performances, 

permitindo uma análise das individualidades criativas e, sobretudo, dos cenários culturais e das 

estruturas desiguais da sociedade em que os participantes interagem. O projeto buscou ampliar o 

conhecimento formal adquirido em sala de aula — especialmente na Antropologia — para 

promover uma redescoberta da disciplina que envolvesse as intersubjetividades presentes na 

Comunidade dos Países de Língua Portuguesa (CPLP), assim como das sociedades brasileiras 

marcadas por diferenciação cultural territorial, como povos indígenas, comunidades quilombolas, 

dentre outros. 

A Unilab, enquanto universidade internacional focada na integração entre o Brasil e os 

países da lusofonia afro-brasileira, ofereceu um contexto privilegiado para essa proposta. O 

projeto buscou ferramentas para o exercício da interculturalidade e para a apreensão de saberes 

historicamente silenciados e excluídos das tradições acadêmicas ocidentais. As performances, 

organizadas a partir de rituais coletivos, abriram caminho para o pensamento crítico, para a 

valorização de processos tradicionais e para a vivência de dimensões humanas nem sempre 

acessíveis por meio de textos. Esperava-se que a reflexão sobre essas experiências reverberasse 

em melhorias na qualidade de vida universitária e nas comunidades de origem dos participantes. 

Este relato de experiências pretende fazer uma apresentação do projeto Ateliê de 

Antropologia Viva. Para tanto, as seções subsequentes deste texto desenvolverão, primeiramente, 

o arcabouço teórico que norteou o Ateliê, aprofundando-se em conceitos como a 

performatividade da diferença, a interculturalidade e o entre-lugar ou "terceiro espaço" da 

enunciação de Homi Bhabha (1993). Em seguida, apresenta-se um relato detalhado dos 

procedimentos metodológicos e das atividades artísticas implementadas. Em seguida, 

encontram-se os resultados alcançados, discutindo o impacto do projeto nas identidades e na 

integração acadêmica dos participantes, bem como os desafios encontrados. Por fim, oferece 

reflexões conclusivas sobre a Antropologia Viva para a transformação do ensino superior e o 

fomento da mudança social decolonial. 

 

 

 

5 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

REFERENCIAL TEÓRICO 

Os diálogos entre a Antropologia e a experiência vivida por docentes e discentes, embora 

ainda raros, são cruciais em contextos em que as novas epistemologias e a noção de "lugar de 

fala" começam a se incorporar na vida acadêmica (Spivak, 2010). As vivências na Universidade 

da Integração Internacional da Lusofonia Afrobrasileira (UNILAB), uma universidade marcada 

por encontros interculturais e intersubjetivos, favorecem a criação de espaços de expressão e 

troca que vão além das linguagens escrita e oral convencionais. 

O Ateliê de Antropologia Viva foi concebido como um espaço para a aprendizagem 

experiencial da Antropologia por meio da expressão artística. Buscava-se uma reflexão sobre a 

vida social não simplesmente por meio dos aspectos cognitivos, mas também afetivos e volitivos 

da experiência humana. Essa abordagem se baseia na ideia de que o conhecimento sobre "si" é 

profundamente moldado pelo encontro com o "outro". A própria prática docente da coordenadora 

favorece essa abertura para uma ampliação da perspectiva sobre o ser humano, na medida em que 

é constantemente impulsionada pela autorreflexão (Abrantes, 2023). Esse olhar permite que o 

projeto se envolva com um olhar crítico para as relações de poder e aplique a Antropologia como 

uma linguagem de mediação intercultural, particularmente para estudantes de países da CPLP e 

de grupos culturalmente diferenciados no Brasil.  

Da perspectiva dos estudantes, ocorre um processo de autodescoberta. Muitos, 

especialmente os guineenses, ao chegarem à Unilab, percebem que sua compreensão de seus 

próprios países é limitada, levando a uma profunda "descoberta" e "reconhecimento" de suas 

identidades nacionais e étnicas em um contexto mais amplo. Essa vivência se amplia com o 

entendimento do ser negro no encontro com a sociedade brasileira e o racismo estrutural. Assim, 

o projeto estimula os participantes a construir seu pensar e agir para a comunidade utilizando 

elementos vivos de sua experiência, promovendo um conhecimento situado e experiencial. 

Nesse sentido, as expressões rituais constituíram um caminho teórico primordial para este 

projeto, oferecendo um espaço com opções metodológicas que pudessem favorecer a 

possibilidade de expressão de ludicidade e, ao mesmo tempo, integrando relatos de vida e 

questões cotidianas dos participantes¹. A noção de "dramas sociais" de Victor Turner (Turner, 

1957) é fundamental, pois permite desvendar normas culturais e as forças que impulsionam 

rupturas ou reparações no fluxo da vida social. Turner via a performance como uma noção 

6 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

interdisciplinar, capaz de evidenciar o que escapa às classificações e paradigmas da ordem, 

situando-a em momentos de interrupção do que já está organizado, como um "metateatro" que 

expressa contradições e tensões sociais. Os símbolos, para Turner, possuem propriedades de 

condensação, unificação de referentes díspares e polarização de significado, sendo polissêmicos. 

Da mesma forma, Richard Schechner contribui com o conceito de "comportamento restaurado": 

uma sequência de comportamentos que podem ser rearranjados ou reconstruídos, 

independentemente dos sistemas causais que os originaram. Essas ações restauradas são vistas 

como comportamentos vivos, podendo ser aprimorados, guardados, resgatados, transmutados em 

outros, transmitidos e transformados (Schechner, 1995, 2003). 

Por outro lado, o projeto primou pela superação de epistemologias eurocêntricas. O Ateliê 

de Antropologia Viva buscou transformar a Antropologia, proveniente de um escopo tradicional 

europeu, para um modo de expressão e de intercomunicação humana, valorizando saberes e 

cosmologias tradicionais e orais (Abipinté, 2010; Abrantes; Gomes, 2025; Calado, 2023, 2024; 

Infan, 2024). Essa ideia nasceu do diálogo com diferentes orientandos, orientandas e docentes, 

em continuidade com o projeto anterior, o "Projeto Teia", que havia abordado as identidades 

africanas e seus elementos simbólicos – étnicos, raciais, religiosos e tradicionais – inserindo-os 

em uma transversalidade para se tornarem presenças vivas. A realidade do encontro com a 

diversidade linguística e cultural dos estudantes — incluindo indígenas e quilombolas — revela 

que a "mediação intercultural" é necessária para superar barreiras de comunicação e a tendência 

de círculos fechados entre pares de referência. 

Esta mediação é possível com segurança e ética, a partir da pesquisa prévia da docente 

coordenadora do projeto sobre o colonialismo português (Abrantes, 2022), que evidenciou como 

categorias e práticas coloniais na formação de administradores e outros agentes enviados aos 

territórios estrangeiros criaram continuidades de dominação, mesmo quando buscaram novas 

terminologias para a sua ação. Conhecer os mecanismos de domínio, abre possibilidades para 

construir espaços de integração e interconexão a partir das vivências dos participantes e de 

tomadas de decisão que partem de necessidades de cada grupo, descolonizando, assim, a história 

"escrita de fora".  

Embora a Unilab acolha estudantes em mobilidade transnacional, o cerne das questões do 

Ateliê não se limitou à migração ou às trajetórias individuais. O foco esteve nas relações de poder 

7 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

e nos recursos que a Antropologia oferece para a mediação. No contexto da Unilab, a "ideia de 

Estado" e as "fronteiras étnicas" são constantemente negociadas na prática, revelando que a 

formação da nação (e das nações que constituem o espaço universitário internacional) é um 

processo contínuo e muitas vezes inacabado, permeado por legados coloniais (Abrantes, 2023). 

Sendo a Unilab uma “universidade de encontros interculturais e intersubjetivos”, torna-se 

relevante refletir sobre os processos de construção identitária promovidos por agenciamentos 

ligados à autonomia, liberdade e à formação de fronteiras étnicas e nacionais a partir de 

referenciais do conhecimento. A Antropologia, nesse sentido, fornece ferramentas para 

compreender interconexões complexas e dinâmicas sociais, indo além de categorizações rígidas 

para abordar as “relações de poder em processo” (Spivak, 1988; Stoler, 2009). 

Em outro artigo (Abrantes, 2023), a coordenadora do projeto havia destacado que as 

experiências profundamente enraizadas dos estudantes, como as ligadas a "ordens do 

transcendente", à vida comunitária e rural, e a práticas rituais, são centrais para suas identidades. 

Entretanto, correm o risco de serem rotuladas como "não civilizadas" ou excluídas dos modelos 

acadêmicos dominantes. Nesse sentido, o Ateliê é uma resposta prática a esses questionamentos, 

constituindo-se em um ambiente de aprendizagem por meio da expressão artística. Estabelece-se, 

assim, um diálogo com a crítica de Rudolf Steiner (1998, 2004) a uma educação puramente 

intelectual e abstrata, descrita por ele como um "esqueleto nu da realidade" e "alheia à vida". 

Steiner argumenta que tal abordagem falha em engajar o ser humano por completo, 

transformando o conhecimento em algo estéril e distante da realidade.  

Ao se buscar articular as "dimensões cognitivas, afetivas e volitivas", o Ateliê alinha-se à 

visão de que a verdadeira compreensão da Antropologia requer a valorização de "saberes e 

cosmologias tradicionais e orais", promovendo uma abordagem mais "viva" e completa do 

conhecimento. Para esse autor, a educação genuína deve nascer de um "amor pela humanidade" e 

de uma "compreensão do ser humano" em sua totalidade, reconhecendo cada indivíduo como 

uma manifestação do "mundo espiritual manifestado na terra". Essa perspectiva oferece uma 

ferramenta para confrontar a "afasia colonial" descrita por Abrantes (2023) a partir das ideias de 

Stoler (2009, 2011), que silencia narrativas não alinhadas a paradigmas ocidentais. Ao incentivar 

o uso da recursos artísticos o Ateliê abraça a ideia de Steiner de que a compreensão profunda do 

ser humano exige uma "visão interior do mundo". Essa abordagem transcende a mera aquisição 

8 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

de "informações prontas", cultivando uma "visão aguçada" da realidade e promovendo um 

diálogo acadêmico mais empático e inclusivo, que reconhece as "experiências vividas" e as 

diversas cosmologias como elementos constitutivos do saber. A arte não se traduz em uma 

"ideologia" ou algo imposto, mas em uma expressão autêntica e livre dos participantes. O 

aprendizado da Antropologia passa a ir além da produção de conhecimento ocidentalizada 

puramente científica, valorizando o conhecimento tradicional e ancestral a partir de 

endogeneidade (Abipinté, 2019; Gomes; Abrantes, 2025;  Infan, 2024; Sanhá, 2024, 2023). 

Para tanto, precisou aprofundar entendimentos sobre o conceito de experiência, que para 

Jorge Larrosa Bondía (2004) é sobre "o que nos acontece", "o que nos atravessa" ou "o que nos 

toca". Ela não é definida por nossa atividade, mas por nossa passividade, receptividade, 

disponibilidade e abertura, tornando o sujeito da experiência um "território de passagem" ou 

"lugar de chegada", onde os eventos "acontecem" e "deixam marcas". É por meio desse 

engajamento ativo, porém receptivo, com o que "nos acontece" que o conhecimento é 

profundamente integrado e a agência transformadora é fomentada. 

A partir do que foi proposto até aqui, chega-se ao conceito de interculturalidade, que está 

profundamente entrelaçado à ideia de um encontro profundo, que exige abertura, vulnerabilidade 

e um ato comprometido de escuta, particularmente no contexto de espaços universitários como a 

Unilab. Esse encontro é crucial para fomentar o diálogo e a compreensão em meio a um cenário 

complexo de origens, histórias e, em alguns casos, a desafiadora realidade de chegada ao Brasil. 

A interculturalidade é aqui apresentada não apenas como um fenômeno de mistura cultural, mas 

como um processo ativo e intencional de diálogo e mediação entre indivíduos e grupos de 

diferentes origens étnicas, culturais, religiosas e linguísticas. Essa postura filosófica subjacente à 

experiência apoia diretamente o apelo à abertura nos encontros interculturais. 

Engajar-se em um diálogo intercultural significa expor-se a diferentes realidades e 

compreensões, o que pode ser desconfortável ou desafiador. Exige ir além de expectativas e 

estereótipos predefinidos, promovendo genuína "compreensão e respeito mútuo". Isso pode 

significar confrontar os próprios preconceitos e legados históricos.  

A chegada de estudantes dos Países Africanos de Língua Portuguesa (PALOP) às 

universidades brasileiras, em particular à Unilab, é enquadrada como um fenômeno significativo, 

às vezes implicitamente chamado de "nova diáspora negra". Esse movimento traz consigo 

9 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

possibilidades e desafios: Esses estudantes compartilham um passado colonial comum com o 

Brasil sob domínio português, e essa história compartilhada é um terreno potente, embora muitas 

vezes desconfortável, para encontros e reflexões. Apesar dos laços linguísticos e históricos 

compartilhados, os estudantes africanos frequentemente enfrentam desafios semelhantes aos 

vivenciados por grupos marginalizados internos (comunidades indígenas e quilombolas) no 

Brasil. Eles encontram "outridade", preconceito linguístico e discriminação no ambiente 

universitário e na sociedade em geral. A universidade, apesar de sua missão de 

internacionalização e inclusão, frequentemente reflete as desigualdades sociais e os legados 

coloniais mais amplos. O próprio currículo é criticado por permanecer "eurocêntrico" e não 

valorizar suficientemente o conhecimento trazido por populações estudantis diversas. 

Neste ambiente complexo, a identidade nacional dos estudantes frequentemente se torna 

um meio primário de autorreconhecimento e uma fonte de pertencimento: Estudantes dos PALOP 

se identificam principalmente por sua nacionalidade ao chegar ao Brasil. Em uma terra 

estrangeira, os estudantes tendem a gravitar em direção àqueles de seu próprio país ou região, 

encontrando conforto e compreensão em realidades, línguas e nuances culturais compartilhadas. 

Por exemplo, estudantes guineenses frequentemente se unem e encontram unidade em sua 

experiência de "diáspora", deixando de lado as divisões étnicas internas. Embora o português seja 

a língua oficial, dialetos, sotaques e expressões locais podem criar barreiras até mesmo entre 

falantes de português. O crioulo compartilhado entre os guineenses, por exemplo, fortalece seus 

laços internos. 

Participar desse diálogo intercultural implica expor-se a realidades e entendimentos 

distintos, o que pode ser desconfortável. Requer ir além de estereótipos, buscando "compreensão 

e respeito mútuos", e por vezes, confrontar vieses e legados históricos. A escuta atenta à "voz dos 

estudantes" (Abrantes, Moreira e Oliveira, 2024) é reiteradamente enfatizada como uma técnica 

de mediação fundamental para compreender suas vivências, percepções da diferença e desafios. 

O projeto possui, assim, profunda inspiração nos trabalhos do intelectual indiano Homi K. 

Bhabha (1993) com sua perspectiva complexa sobre a pedagogia da nação e as formas de 

resistência a ela, especialmente no contexto pós-colonial. Seus conceitos centrais desconstroem 

noções fixas de identidade e cultura, propondo um entendimento mais fluido e ambivalente da 

formação nacional e da emergência de novas subjetividades. Segundo Bhabha (1993), a nação é 

10 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

construída por meio de um discurso que busca criar uma imagem coerente e unitária de um 

"povo". A pedagogia da nação refere-se ao processo pelo qual essa narrativa é ensinada, 

internalizada e reproduzida, moldando a identidade nacional dos indivíduos. Trata-se do esforço 

de educar o povo na história e na tradição nacional, buscando unidade e homogeneidade. Esse 

aspecto se manifesta em discursos pedagógicos e narrativas nacionais continuístas que tentam 

construir um passado nacional "verdadeiro", frequentemente recorrendo ao realismo e a 

estereótipos.  

Por outro lado, em uma proposta radicalmente distinta, a performance apresenta uma 

dimensão instável, repetitiva e "incalculável" da nação (Bhabha, 2023). Trata-se do aspecto da 

cultura que "não tem unidade ou fixidez primordial" e que se manifesta nas experiências 

cotidianas e nas identidades "constantemente renovadas" e negociadas. O performativo subverte a 

homogeneidade do pedagógico, revelando as fraturas e a ambivalência inerentes à identidade 

nacional. É nesse espaço de "instabilidade oculta" que reside a verdadeira força do "povo" e sua 

capacidade de transformação. 

A tensão entre esses dois aspectos – o pedagógico e o performativo – é crucial para Homi 

Bhabha. É nessa "cisão" que a ambivalência conceitual da sociedade moderna se torna o lugar da 

escrita da nação e onde a identidade cultural é "mantida à beira da perda de identidade" ou de 

uma "profunda indecidibilidade cultural". A resistência, para Bhabha, não é uma oposição binária 

simples, mas emerge do hibridismo e da ambivalência presentes no próprio discurso colonial e 

nacionalista. Ela ocorre nos "entrelugares" (in-between spaces), onde novas identidades e formas 

de agência são elaboradas. Em síntese, a pedagogia da nação mostra que esta não é uma entidade 

monolítica, mas um espaço de disputa e negociação. A resistência a essa pedagogia se dá pela 

desestabilização de suas narrativas homogêneas, por meio do hibridismo, da ambivalência, da 

performatividade e da valorização de vozes e experiências minoritárias e subalternas, criando 

novos "locais de cultura" e novas formas de agência. 

A força das ideias de Homi Bhabha é fundamental para conceituar o ambiente dinâmico 

do Ateliê de Antropologia Viva, justificando plenamente sua nomeação no subtítulo deste relato 

de experiências. Bhabha enfatiza o "terceiro espaço de enunciação" como o lugar onde o 

significado cultural é negociado e novas estratégias emergem. Esse espaço é caracterizado pela 

ambivalência e pela hibridez, onde o "entre" carrega o peso do significado cultural, conduzindo a 

11 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

"histórias antinacionalistas do povo". Ao promover o "intercâmbio intercultural entre nações" e 

conectar experiências diversas, o projeto incorpora esse espaço híbrido em que as identidades não 

são fixas, mas constantemente renegociadas.  

Assim, o Ateliê desafia diretamente a ideia de uma identidade fixa e preestabelecida, 

promovendo um espaço para a "gênese de possibilidades" e afirmando o "devir" em vez de algo 

apenas "estabelecido e conhecido". Distancia-se conscientemente do conteúdo acadêmico rígido, 

adotando, em vez disso, abordagens vivas e experienciais. Isso se alinha à visão de Bhabha de 

que contranarrativas "evocam e apagam fronteiras totalizantes" da nação, desestabilizando 

identidades essencialistas. A ênfase do projeto em epistemologias africanas oferece um 

contraponto às estruturas acadêmicas ocidentalizadas, que frequentemente privilegiam visões 

alheias aos processos locais e endógenos. 

Bhabha entende a performance não como mera representação, mas como processo ativo 

que desloca e transforma significados. O projeto enfatiza que a "expressão em público" e os 

"momentos de reflexão" foram fundamentais para seu êxito, permitindo que as participantes se 

tornassem "protagonistas". Isso se conecta diretamente à ideia de Bhabha de possibilitar o 

"retorno do sujeito como agente" por meio de atos performáticos. A dança e a música no Ateliê 

viabilizam um "discurso compartilhado" e valorizam práticas frequentemente desconhecidas por 

quem está fora da cultura. 

O trabalho de Bhabha oferece uma estrutura para compreender como vozes 

marginalizadas, frequentemente silenciadas por narrativas dominantes, podem emergir e afirmar 

sua presença. Isso desafia diretamente a "afasia colonial" e a dependência epistemológica externa, 

ressaltando a importância dos saberes locais e da "reexistência". A inclusão de narrativas pessoais 

e histórias familiares, como observado na experiência de "retorno ao lar" dos participantes, 

dialoga com a análise de Bhabha sobre subjetividades em contextos históricos amplos. 

No livro, A Localização da Cultura, Bhabha enfatiza que a cultura habita esses espaços 

fluidos, muitas vezes inquietantes, "intermediários", onde o privado e o público, o lar e o mundo 

se entrelaçam. Reconhece-se aqui a complexidade de transitar entre diferentes compreensões 

culturais e nuances linguísticas, como o desafio enfrentado por estudantes guineenses ao se 

comunicarem em português, refletindo o conceito de Bhabha de "intraduzibilidade da cultura".  

12 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

Também aportamos os conceitos de "horizontalidades" (contiguidade) e "verticalidades" 

(pontos distantes ligados por processos sociais), de Milton Santos (1994), para uma compreensão 

espacial que complementa o mapeamento fluido de Bhabha das interações culturais em um 

mundo globalizado. 

Em síntese, o Ateliê de Antropologia Viva opera como um laboratório vivo, guiado pelo 

conceito de "localização da cultura" de Bhabha. É um espaço dinâmico, performático e 

ambivalente, no qual subjetividades híbridas são forjadas, narrativas dominantes são questionadas 

e novas formas de agência cultural e política emergem da negociação de diferenças e da 

valorização de experiências vividas. A transição do colonialismo para as interculturalidades no 

Ateliê de Antropologia Viva e na Unilab constitui um processo dinâmico e desafiador. Ela exige 

constante autorreflexão, valorização de linguagens e saberes não eurocêntricos, compreensão das 

continuidades e rupturas históricas, análise crítica das relações de poder, reconhecimento e gestão 

da alteridade em um contexto de diáspora, enfrentamento do racismo e busca pela união e 

fortalecimento identitário — tudo isso guiado pelos princípios de uma educação libertadora e 

decolonial. 

ATIVIDADES EM AÇÃO 

A metodologia do Ateliê de Antropologia Viva foi estruturada para promover uma 

abordagem vivencial e colaborativa do conhecimento antropológico, com foco na performance e 

na expressão artística (Fabião, 2010; Schechner, 1985; Schechner, 2003). 

O projeto iniciou com uma apresentação conduzida pela docente responsável e por 

estudantes convidados a participarem como voluntários, de modo a despertar o interesse da 

comunidade acadêmica e acolher aqueles que se identificassem com a proposta. A primeira 

chamada contou com o apoio dos estudantes de extensão Moniz Irineu Gomes (Antropologia), 

Calado Sanhá (Antropologia) e Jardel Augusto Manjami (Bacharelado em Humanidades), já 

experientes em práticas performáticas e interessados no desenvolvimento do projeto. Em seguida, 

a professora Peti Mama Gomes, então docente substituta da Unilab, integrou a equipe como 

colaboradora, auxiliando na mediação e na execução de dispositivos artísticos e vivenciais. 

Os encontros quinzenais, realizados na unidade de Palmares, foram inicialmente 

planejados com leituras de etnografias de diferentes contextos (Brasil e países da CPLP), que 

13 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

serviriam como apoio textual às primeiras experiências performáticas. Foram utilizados sites e 

vídeos para fornecer elementos inspiradores para o corpo cênico (Fabião, 2010). Ferramentas 

ligadas à consciência somática e atividades em círculo foram incorporadas para criar um espaço 

de confiança e sinergia (Rolnik, 2014). Os participantes foram estimulados a se envolver com 

conteúdo retirado de etnografias escolhidas (Glissant, 2011; Hampaté Bâ, 2003) e a ritualizá-las 

com objetos, adereços e falas, explorando a polissemia dos símbolos rituais (Bondía, 1999; 

Geertz, 1978). 

Em etapa posterior, os participantes elaboraram roteiros a partir de suas próprias 

experiências culturais e os apresentaram ao grupo. Ao final de cada semestre, algumas dessas 

vivências ganharam forma mais estruturada em uma “Mostra de Performances”, evento de 

encerramento aberto à comunidade universitária da Unilab e a outros espaços. O ciclo reiniciava 

a cada semestre, com nova chamada e novo evento final. 

Os estudantes voluntários desempenharam papel fundamental na organização e no 

planejamento das atividades, na seleção de conteúdos e na comunicação com os participantes. 

Também realizaram pesquisas de etnografias relevantes e auxiliaram na obtenção de materiais. 

Essa atuação revelou-se essencial para a formação de mediadores interculturais, articulando 

recursos teóricos e práticos de uma antropologia da experiência. Como elo entre os saberes 

individuais e coletivos, o estudante voluntário encarna a Antropologia Viva, um conhecimento 

que emerge da interação e da co-presença, tornando-se protagonista e facilitador da produção 

coletiva de significados. 

A metodologia adotada favoreceu a interação dialógica e o protagonismo discente, 

princípios fundamentais da extensão universitária. A predominância de estudantes guineenses 

levou à readequação das práticas, de modo a contemplar seus interesses culturais, incluindo 

dinâmicas realizadas no chão e o uso de instrumentos e músicas de origem guineense. Essa 

adaptação reforçou o caráter educativo, cultural e científico do projeto, orientado para a 

transformação social por meio da valorização das especificidades culturais dos participantes. 

Com vistas a fortalecer a dimensão intercultural do Ateliê de Antropologia Viva, 

buscou-se readequar os termos metodológicos e as práticas extensionistas, incorporando 

referências ligadas à pedagogia da nação, à reexistência, à experiência, ao devir, à 

14 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

experimentação, à densidade de observação, bem como a procedimentos próprios criados a partir 

dos encontros. 

O Ateliê transformou-se, assim, como espaço significativo de expressão artística e 

cultural, a partir de conteúdos escolhidos pelo grupo e das linguagens desenvolvidas em oficinas. 

Os participantes reconheceram a importância de sua ancestralidade e de suas terras de origem, ao 

mesmo tempo em que se sentiram capacitados a pensar e agir em prol de suas comunidades, 

enfrentando desafios e elaborando soluções a partir da experiência vivida. Tal proposta alinha-se 

ao objetivo maior da extensão universitária: promover uma interação transformadora entre 

universidade e sociedade, enriquecida pela troca de saberes e pela valorização das cosmovisões 

comunitárias. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Os resultados do Ateliê de Antropologia Viva foram observados e registrados ao longo do 

ano de sua execução, refletindo a dinâmica e o impacto do projeto nas trajetórias dos estudantes e 

na comunidade. 

Foi identificada uma demanda significativa por expressão linguística, cultural e artística 

entre os estudantes envolvidos. Dos quarenta e quatro participantes vinculados, a maioria 

participou ativamente dos encontros, contribuindo com conteúdo de suas localidades de origem e 

formas de expressão por meio da dança, música, gestos e sons. Os participantes puderam 

experimentar e refletir sobre aspectos de sua futura profissão a partir da interação com 

experiências de vida e trajetórias singulares, conectando-as às suas experiências culturais nas 

comunidades de origem. Houve, ainda, o reconhecimento da relevância da terra em que habitam 

como base e fonte de bem-estar, bem como de suas terras natais. O projeto também estimulou a 

valorização da ancestralidade e das marcas do presente que compõem cada individualidade e sua 

participação social (Fanon, 2008, 1979; Turner, 1957,1982). Como resultado, os participantes 

demonstraram maior capacidade de construir seu pensamento e ação voltados à comunidade 

acadêmica, utilizando elementos vivos de suas próprias experiências. 

Observou-se a predominância de estudantes guineenses entre os participantes, o que 

demandou readequação das metodologias e práticas pedagógicas para atender aos interesses do 

grupo, incluindo dinâmicas sentadas no chão e o uso de instrumentos e músicas de origem 

15 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

guineense. Essa adaptação, inicialmente inesperada, reforçou a importância do Ateliê como 

espaço de expressão dos desafios enfrentados por esses estudantes na Unilab, dada sua maior 

distância cultural em relação ao ambiente universitário. 

Contudo, a predominância guineense também representou um desafio ao caráter 

intercultural do projeto, que buscava envolver estudantes de diferentes nacionalidades e 

brasileiros. A ausência de alunos brasileiros e de outras nacionalidades permaneceu um 

obstáculo, apesar da divulgação intensa. Esse desafio revelou, entretanto, que o projeto atraía 

estudantes mais distantes do contexto acadêmico tradicional, proporcionando-lhes oportunidades 

de expressão simbólica e construção de linguagem acadêmica até então pouco exploradas em 

salas de aula formais. 

Outra dificuldade identificada foi a falta de interesse dos estudantes em leituras de 

etnografias e conteúdos acadêmicos formais, percebidos como uma “tônica de grande pressão nas 

aulas formais”. Em resposta, esses encontros foram substituídos por reuniões de planejamento 

com um grupo mais engajado, responsável pelas leituras e tradução de conteúdo para atividades a 

serem realizadas com todo o grupo. 

Na avaliação de impacto, a escuta e o registro das experiências e depoimentos ao final de 

cada encontro demonstraram que o projeto de extensão se configura como um espaço 

significativo para os envolvidos, abrangendo diversos setores da universidade. O projeto 

consolidou-se como espaço formativo aberto a experimentações, levando práticas e 

conhecimentos para a sociedade. A capacidade dos participantes de construir seu pensamento e 

ação voltados à comunidade, utilizando elementos vivos de suas experiências, sugere que 

soluções para problemas emergem diretamente da vivência desses jovens e adultos, 

estendendo-se como uma “teia” às suas comunidades de origem e destino, promovendo 

crescimento e desenvolvimento social e econômico. 

O projeto buscou formar alunos como mediadores interculturais, conscientes dos recursos 

teóricos e práticos de uma antropologia da experiência. Os estudantes voluntários, ao vivenciar as 

performances do grupo, desempenharam papel crucial no planejamento e execução das 

atividades, aprimorando seu senso de engajamento e protagonismo. Dessa forma, o Ateliê 

transformou-se em um “estúdio de criação”, onde alunos e professores desenvolveram e 

executaram atividades de forma colaborativa. O planejamento e execução colaborativos foram 

16 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

avaliados como resultados positivos, pois os estudantes se sentiram engajados pelos temas 

escolhidos, tornando-se protagonistas na construção do conhecimento. 

Os encontros regulares facilitaram crescente abertura à expressão artística e performática, 

culminando em dois grandes eventos de encerramento, nos quais os participantes apresentaram 

suas performances publicamente. O projeto também incentivou momentos de reflexão, centrais 

para sua concepção, criando um espaço significativo para expressão artística com base nos 

interesses do grupo e nas linguagens ensinadas nas oficinas. 

O feedback dos alunos foi extremamente positivo. Muitos expressaram surpresa e 

satisfação com sua capacidade de se engajar com os conteúdos, superando sentimentos iniciais de 

insegurança quanto às habilidades linguísticas. Relataram que as perguntas norteadoras 

facilitaram o acesso aos textos, incentivando-os a continuar participando e “perder o medo”. 

Observou-se, ainda, interesse considerável em dar continuidade ao projeto, evidenciando sua 

relevância e eficácia no cotidiano universitário. 

Apesar de desafios, como o desinteresse inicial por leituras acadêmicas e a dificuldade em 

atrair estudantes não guineenses, o projeto adaptou-se, priorizando atividades vivenciais e 

linguagens artísticas adequadas ao perfil do corpo discente predominante. Interações futuras 

visam reintroduzir leituras acadêmicas mediante acordos prévios e ampliar a participação de 

estudantes internacionais, possivelmente por meio de espaços dedicados à arte, sem as restrições 

de configurações tradicionais de sala de aula. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O Ateliê de Antropologia Viva demonstrou ser um espaço essencial de aprendizado e 

transformação dentro da Unilab, confirmando o papel da Antropologia como saber prático e 

mediador que fomenta diálogo intercultural e valoriza diversas formas de expressão e saberes 

ancestrais. Apesar das dificuldades enfrentadas – como o desafio de engajar os estudantes em 

leituras acadêmicas e a predominância de uma única nacionalidade – o Ateliê conseguiu criar 

ambiente onde experiências individuais e coletivas puderam ser expressas e ressignificadas. 

Nesse sentido, o projeto opera no que Bhabha (1993) descreve como “terceiro espaço”, o 

entrelugar, locus de enunciação onde novas identidades culturais emergem e se negociam. A 

predominância de estudantes guineenses levou a adaptações metodológicas positivas, como 

17 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

dinâmicas sentadas no chão e uso de instrumentos e músicas guineenses, exemplificando a 

“existência insurgente e intersticial da cultura”. Para esses estudantes, que frequentemente 

vivenciam maior “distância cultural” no ambiente universitário, o Ateliê tornou-se vital para 

expressar desafios de suas vidas jovens e adultas. 

As metodologias e práticas pedagógicas mostraram-se eficientes, permitindo aos 

participantes experimentar performance e expressão cultural de forma vivencial (Schechner, 

1985; Schechner, 2003). Isso se alinha à ideia de Fanon que afirma “o verdadeiro salto consiste 

em introduzir a invenção dentro da existência. No mundo em que me encaminho, eu me recrio 

continuamente” (Fanon, 2008, p. 189). 

A fusão do “pedagógico e performativo” no Ateliê transforma a universidade de espaço de 

“saber-coisas” em ambiente onde experiência e troca de saberes são valorizadas, promovendo 

reflexão crítica e consciência ampliada. A proposta de Schechner (1994), de que “qualquer 

comportamento, evento, ação ou coisa pode ser estudado como performance”, ressoa com a 

flexibilidade do Ateliê em explorar diferentes formas de expressão e interação, revelando 

complexidade das interações humanas e “cura da história” por meio da narrativa. 

A unicidade do Ateliê reside em operar como “laboratório de vida criativa”, voltado para a 

“fabricação do viver comum” e fortalecimento de forças criadoras do pensamento e das ideias por 

meio de interlocução grupal. Três eixos resumem suas qualidades principais: 

1.​ O envolvimento dos integrantes destaca força integradora emocional e suporte 

proporcionado pelo grupo, garantindo frequência constante e desejo unânime de 

continuidade, cultivando atenção à delicadeza e escuta ao outro, conforme a pedagogia da 

autonomia de Paulo Freire (2011). 

2.​ A ênfase nas linguagens artísticas e temáticas dos estudantes guineenses celebra a 

“diferença cultural como produção de identidades minoritárias”, em vez de 

homogeneização. 

3.​ A ação de extensão se consolida como espaço formativo e aberto à experimentação, 

levando práticas e conhecimentos para a sociedade, promovendo interação transformadora 

entre universidade e comunidade, contribuindo para desenvolvimento social, cultural e 

econômico. 

18 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

O Ateliê não é apenas projeto de extensão, mas laboratório de vida e conhecimento, onde a 

Unilab cumpre papel de agente de transformação social, cultivando mediadores culturais e 

fortalecendo laços comunitários por meio do reconhecimento da diversidade de experiências e 

saberes. A trajetória dos estudantes, ao conectarem-se com suas raízes e projetarem seus futuros, 

reflete a potência do projeto em tecer rede de crescimento e desenvolvimento para além dos 

muros universitários. 

Para futuras edições, é essencial buscar estratégias que diversifiquem a participação de 

estudantes, ampliando interculturalidade e encontros entre culturas, línguas e contextos de 

origem. A experiência sugere flexibilidade metodológica, priorizando abordagens vivenciais e 

integrando conhecimento acadêmico de forma orgânica. A localização das atividades deve 

garantir acessibilidade e participação ampla. 

NOTAS​

¹.Reconhece-se que não existe a certeza do lúdico, mas a possibilidade de sua expressão, que varia de pessoa para 

pessoa. Podemos ter a intencionalidade de favorecer tal expressão e adotar estratégias que potencializem esse 

processo, respeitando as variações de sua natureza sensível e racional.  

19 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

REFERÊNCIAS 
 
ABIPINTÉ, A. Principais rituais de etnia Pepel: Fanadu e casamento. Trabalho de Conclusão 
de Curso, Bacharelado em Antropologia, Universidade da Integração Internacional da Lusofonia 
Afro-Brasileira – Unilab, 2019. 
 
ABRANTES, C. S. A. Os futuros portugueses: um estudo antropológico sobre a formação de 
especialistas coloniais para Angola (1950-1960). 1. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2022. 
 
ABRANTES, C. S. A. Reunidos na universidade: projetos nacionais, alteridade e as mediações 
da antropologia. Etnográfica, v. 27, n. 1, p. 117–136, fev. 2023. 
 
ABRANTES, C. S.; MOREIRA, G. O.; OLIVEIRA, C. Z. Interculturalidades em três instituições 
do Ensino Superior: contextos diversificados; mediações necessárias. In: SOBREIRA, Rui; 
MARQUES, Graça (Orgs.). Identidades e Globalização: Encontros, Fronteiras e Mediações. 
Aveiro: UA Editora – Universidade de Aveiro, 2024. p. 78-115. 
 
BÂ, A. H. A. O menino fula. São Paulo: Palas Athena, 2003. 
 
BHABHA, H. K. O local da cultura. London: Routledge, 1993. 
 
BONDÍA, J. L. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educação, Rio de Janeiro, n. 19, p. 20–28, jan./abr. 2002. 
 
FABIÃO, E. Corpo cênico, Estado cênico. Revista Contrapontos, v. 10, n. 3, p. 321-326, 2010. 
 
FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: Editora 
da Universidade Federal da Bahia, 2008. 
 
FANON, F. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1979. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 43. ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2011. 
 
GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 
 
GLISSANT, É. Poética da Relação. Porto: Porto Editora, 2011. 
 
GOMES, P. M.; ABRANTES, C. S. A. Fronteiras de gênero em Guiné-Bissau: por uma 
antropologia endógena e ativa. Revista de Ciências Sociais, v. 55, n. 1, 2025. Disponível em: 
https://doi.org/10.36517/rcs.v55i1.71401. Acesso em: 07/09/2025. 
 
GOODY, J. O roubo da história: como os europeus se apropriaram das ideias e invenções do 
Oriente. 1. ed. São Paulo: Contexto, 2008. 
 

20 

https://doi.org/10.36517/rcs.v55i1.71401


ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

INFAN, O. D. Relações de gênero das Balanta Kuntoi na secção de Ingoré em Guiné-Bissau: 
um relato de experiência de mulheres (2018-2024). Trabalho de Conclusão de Curso, 
Bacharelado em Humanidades, Universidade da Integração Internacional da Lusofonia 
Afro-Brasileira – Unilab, 2024. 
 
ROLNIK, S. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. Porto 
Alegre: Sulina; Editora da UFRGS, 2014. 
 
SANHA, C. Identidade étnica e estigma em Guiné-Bissau: o caso dos Balantas. Trabalho de 
Conclusão de Curso, Bacharelado em Humanidades, Universidade da Integração Internacional da 
Lusofonia Afro-Brasileira – Unilab, 2023. 
 
SANHA, C. Os povos guineenses no ensino nacional: uma leitura antropológica a partir de 
materiais didáticos do 7º a 9º ano. Trabalho de Conclusão de Curso, Bacharelado em 
Antropologia, Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira – Unilab, 
2024. 
 
SANTOS, M. (Org.). Território, globalização e fragmentação. São Paulo: Hucitec, 1994. 
 
SCHECHNER, R. Between theater and anthropology. Philadelphia: The University of 
Pennsylvania Press, 1985. 
 
SCHECHNER, R. O que é performance? Revista de Teatro, Crítica e Estética, ano LI, n. 12, p. 
25, 2003. 
 
SOUZA LIMA, A. C. Um Grande Cerco de Paz: Poder Tutelar, Indianidade e Formação do 
Estado no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1995. 
 
SPIVAK, G. C. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. 
 
STEINER, R. Os pontos centrais da questão social: aspectos econômicos, político-jurídicos e 
espirituais da vida em sociedade. São Paulo: Antroposófica, 2011. 
 
STEINER, R. Human values in education: 10 lectures in Arnheim, Holland, July 17–24, 1924. 
Great Barrington, MA: SteinerBooks, 2004. 
 
STEINER, R. The science of knowing: outline of an epistemology implicit in the Goethean 
world view with particular reference to Schiller. Translated by William Lindeman. Spring Valley, 
New York: Mercury Press, 1988. 
 
STOLER, A. L. Along the archival grain: epistemic anxieties and colonial common sense. 
Princeton; Oxford: Princeton University Press, 2009. 
 
STOLER, A. L. Colonial aphasia: race and disabled histories in France. Public Culture, 2011. 
 

21 



ATELIÊ DE ANTROPOLOGIA VIVA: UM ENTRELUGAR NA EXTENSÃO 
UNIVERSITÁRIA DA UNILAB 

TURNER, V. Schism and continuity in an African society: a study of Ndembu village life. 
Manchester: Manchester University Press, 1957. 
 
TURNER, V. From ritual to theatre. New York: PAJ Publications, 1982. 

22 


