
  •  189

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum

Patrícia Gonçalves Pereira1

José Carlos Gomes dos Anjos2

Pâmela Marconatto Marques3

Resumo: A manifestação da energia vital cultivada pelo quilombo anima seres 
vivos e não vivos, perturbando a lógica ocidental de organização da vida e 
amplificando o campo da (r)existência. A compreensão do rio como um ente 
que participa das relações de parentesco exige comprometimento e relações de 
cuidados com o ambiente não necessariamente entendidas pelo mundo ocidental. 
Aqui se busca entender como a “bio-geo-grafia” elaborada pelas memórias 
quilombolas cria outros modos de fazer pensar, agir, marcar e grafar o território 
e como se dão as relações de disputa e composição da cidade, propondo um 
exercício imaginativo com os seguintes questionamentos: e se os quilombolas 
fossem convidados à mesa de negociação das decisões que impactam suas vidas 
nos espaços urbanos? E se fossem escutados e pudessem narrar oficialmente 
sua cosmovisão de mundo? Por fim, não é pretensão deste estudo esgotar esses 
questionamentos, embora se consiga chegar a considerações que indicam que 

1 Doutoranda em Desenvolvimento Rural pela UFRGS. Educadora e Analista Ambiental. Integra  o Laboratório Urgente 
de Teorias Armadas (LUTA - NEABI/UFRGS) e o Coletivo de mulheres para leitura e criação de textualidades não-canôni-
cas (SUPORTE). Lattes: <http://lattes.cnpq.br/7544831803621776>. ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-5701-9293>. 
E-mail: pgpbio8@gmail.com

2 Possui doutorado em Antropologia Social pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Pós-doutorado em Ecole 
Normale Superieure de Paris. É Antropólogo, Sociólogo e Professor titular na UFRGS. Coordena o Laboratório Urgente de 
Teorias Armadas (LUTA - NEABI/UFRGS). Atualmente se envereda pelos Estudos Críticos de Raça. Na área da cooperação 
acadêmica internacional vem atuando em Programas de pós-graduação da Universidade De Cabo Verde, tendo partici-
pado da elaboração do primeiro curso de Doutoramento da Uni-CV. Lattes: <http://lattes.cnpq.br/8743307347624567> 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0003-3098-9780> E-mail: jcdosanjos@gmail.com.

3 Possui doutorado e pós-doutorado em Sociologia pela UFRGS. É Socióloga e Professora adjunta na UFRGS. Integra os 
GTs CLACSO Pensamiento crítico caribeño sobre raza y racismo e Autonomias, Territorios y Memorias: geopolíticas en 
disputa; e o Laboratório Urgente de Teorias Armadas (LUTA - NEABI/UFRGS). Coordena o Coletivo de mulheres para lei-
tura e criação de textualidades não-canônicas (SUPORTE). Lattes:< http://lattes.cnpq.br/1897652370021397> ORCID: < 
https://orcid.org/0000-0003-0630-9546>. E-mail: pmarconatto@gmail.com.	



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  190

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

as comunidades quilombolas elaboram sofisticadas formas de viver mesmo em 
situações arruinadas pelo mundo capitalista e podem inspirar outras relações 
territoriais. 

Palavras-chave: ancestralidade, contra-colonial, quilombo-urbano

“UNUSUAL” BIO-GEO-GRAPHIES: when the river is Oxum.

Abstract: The manifestation of vital energy cultivated by the quilombo animates 
living and non-living beings, disturbing the Western logic of organizing life and 
amplifying the field of (r)existence. Understanding the river as an entity that 
participates in kinship relationships requires commitment and relationships of 
care with the environment that are not necessarily understood by the Western 
world. Here we seek to understand how the “bio-geo-graphy” elaborated by 
quilombola memories creates other ways of making people think, act, mark and 
graph the territory and how the relations of dispute and composition of the city 
occur, proposing an imaginative exercise with the following assumptions: What if 
quilombolas were invited to the negotiating table for decisions that impact their 
lives in urban spaces? What if they were listened to and could officially narrate 
their worldview? Finally, this study does not intend to exhaust these questions, 
although it is possible to arrive at conclusions that indicate that the quilombola 
communities develop sophisticated ways of living even in situations ruined by 
the capitalist world and can inspire other territorial relationships.

Keywords: ancestry, counter-colonial, urban quilombo

Introdução

É D’Oxum 
Nesta cidade todo mundo é d’Oxum 

Homem, menino, menina, mulher 
Toda essa gente irradia magia 

Presente na água doce 
Presente n’água salgada 

E toda a cidade brilha 
Seja tenente ou filho de pescador, eh 

Ou importante desembargador 
Se der presente é tudo uma coisa só 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  191

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

A força que mora n’água 
Não faz distinção de cor 

E toda a cidade é d’Oxum 
É d’Oxum 

 
Eu vou navegar 

Eu vou navegar nas ondas do mar 
Eu vou navegar 

Eu vou navegar, eu vou 
(Eu vou navegar nas ondas do mar) 

(Eu vou navegar) 
É d’Oxum ... 

(DE ALMEIDA; DUARTE, 2024)

A canção “É d’Oxum” é mobilizada aqui com a finalidade de convidar aos 
que seguem esta leitura para um mergulho pela doçura e encantos da ancestra-
lidade negra de matriz africana que nos possibilita enxergar a beleza e o brilho 
investidos na feitura do ambiente com o qual nos relacionamos. 

Nessa perspectiva, estabelecem-se relações de continuidades com o am-
biente, veiculando elos de parentescos nem sempre concebíveis em perspecti-
vas reduzidas da vida. Aqui, falamos da cidade de Porto Alegre, capital do Rio 
Grande do Sul, no Sul do Brasil, que conta com uma riquíssima diversidade cos-
mológica efetivada pela existência de povos indígenas, descendentes de povos 
africanos e europeus. 

Nosso recorte é dado pela composição grafada pelas relações animadas 
pelo Quilombo Família de Ouro/Ylê4 de Oxum e Ossanha, localizado em uma 
periferia, na zona Leste da cidade, destacado no mapa a seguir (Figura 1). Este 
território enfrenta desafios relacionados ao desabastecimento de água, sanea-
mento básico, transporte público, educação, saúde, falta de investimento públi-
co em projetos voltados à juventude e a perda de territorialidades necessárias 
aos seus modos de vida por meio de proposições da administração pública da 
cidade. De modo arrebatador, o quilombo encontra a sua força, o seu ânimo de 
viver, por meio do axé vital cultivado através da memória ancestral. 

4 Termo de origem iorubá, que carrega o significado de “lar”. Mobilizado para designar um território sagrado no con-
texto das tradições que seguem a cultura afro-brasileira, onde se cultua os orixás e demais entidades vinculadas a essa 
cultura.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  192

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Assim, o quilombo constrói estratégias de sobrevivência que articulam ele-
mentos do mundo material — como o território, o trabalho e os meios físicos — 
com forças imateriais irradiadas pelo axé, que ativam vínculos, movimentam os 
corpos e sustentam redes de afetação e cuidado. É na relação entre esses dois 
planos que se dá a potência da existência quilombola. Reconhecemos aqui que a 
força da ancestralidade é um elemento potente que mobiliza inclusive ações de 
superação diante das adversidades. No entanto, temos ciência de que é preciso 
cautela para não incorrer em equívocos que podem romantizar as formas com 
que o quilombo se organiza para resistir às condições de privação. Essas estra-
tégias são fruto de necessidade e luta histórica, não de uma escolha idealizada 
ou desejável.

Dito isso, o convite colocado aqui é para que, assumindo em parte o que 
poderia ser considerado como uma perspectiva cosmológica afro-brasileira, como 
veremos junto ao Quilombo Família de Ouro, possamos questionar e refletir 
sobre como se está constituindo a cidade composta por distintas perspectivas 
de mundo. Sendo que, em uma delas, considera-se que há uma relação de pa-
rentesco com entidades que não seriam consideradas humanas na perspectiva 
ocidental e, ainda, atribui-se ânimo, axé, a seres inorgânicos, como no caso do 
rio, que é entendido como Oxum. Além disso, considera-se como prerrogativa, 
compreender como os processos de transformação do espaço que visam acu-
mular lucros interferem nas relações territoriais e nas possibilidades de se ins-
tituir parentescos.

Antes de seguirmos, cabe destacar que algumas imagens e registros fotográ-
ficos escolhidos pela própria comunidade para representá-la serão mobilizados 
aqui como parte da narrativa legitimada nesta composição textual. Gostaríamos 
que muitos outros registros fotográficos pudessem ser integrados nesta elabo-
ração, pois, em trabalho anterior: “O Quilombo dos Machado e a Pedagogia da 
Ginga: deslocamentos em busca da vida (PEREIRA, 2019), evidenciou-se o papel 
da imagem neste tipo de construção para quem se vê, para quem vê os seus e 
para os outros que veem os que geralmente não são vistos. O poder da repre-
sentação tem efeitos práticos capazes de transformar as relações.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  193

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Figura 1 — Mapa da geolocalização do Quilombo Família de Ouro/ Ylê de Oxum  
e Ossanha, 2023

Fonte: NEGA. Atlas da presença quilombola em Porto Alegre, 2023

A música É d’Oxum, escolhida para abrir este mergulho reflexivo, é uma 
canção pela qual temos certo apreço, mas não é esse o motivo que a fez essen-
cial neste percurso. Sua essencialidade é fundamentada pela forma como ela é 
incorporada e vivida pela comunidade interlocutora desta pesquisa. Na sema-
na da consciência negra, realizada em novembro – em homenagem à luta de 
Zumbi de Palmares, que segue viva através dos quilombos que se levantam co-
tidianamente contra as ameaças do mundo colonizador –, o território Quilombo 
Família de Ouro organiza o Encontro Zumbi e Dandara de Negros e Negras da 
Vila Mapa. 

Este encontro teve como idealizador seu Alcino, ancestral da Família de 
Ouro, pai da liderança quilombola e guia espiritual Mãe Patty de Oxum, que 
é uma grande interlocutora deste texto. O evento apresenta como proposta a 
criação de um espaço de divertimento, reflexão e discussão política, contem-
plando as formas de oralidade, estética e ritmos negros de fazer circular e ecoar 
a palavra e o pensamento da resistência negra. 

Nesse encontro, há uma série de apresentações culturais espetaculares 
com poesia, capoeira (Figura 2), maculelê (Figura 3), danças, músicas, samba, 
pagode e Hip Hop, ofertadas gratuitamente para a comunidade e pessoas convi-
dadas. Comidas e bebidas são comercializadas com a finalidade de fortalecer a 
política financeira de autossustento das atividades do território, como a estrutu-
ração do próprio evento, consertos e manutenção do Ylê, ou ainda despesas de 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  194

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

outras atividades que necessitem, por exemplo, da locação de um ônibus para 
transportar a família de santo. No entanto, sempre há comida e bebida para os 
que têm fome e sede e não têm condições de comprar algo. Todas e todos são 
alimentados no encontro.

Figura 2 — Capoeira de Angola. Encontro de Negros e Negras na Vila Mapa, 2023 

Fonte: Deriva Jornalismo/ Instagram

Figura 3 — Maculelê com o Quilombo dos Machado. Encontro de Negros e Negras  
na Vila Mapa, 2023

 Fonte: Deriva Jornalismo/ Instagram

Compartilhamos aqui, por meio das figuras 4, 5, e 6, um dos momentos mais 
emocionantes desse encontro, o espetáculo promovido pelo grupo de dança do 
Ylê de Oxum e Ossanha, a Dança dos Orixás, seguido pela Dança da Oxum. No 
primeiro ato, uma das filhas da casa abre os caminhos lançando pipoca com axé 
de prosperidade sobre todos que contemplam o espetáculo, seguida pelos de-
mais filhos e filhas da casa e pela mãe de santo. Estes estão caracterizados com 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  195

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

roupas que identifiquem os orixás: Bará, Ogum, Oyá, Xangô, Odé-Otim, Xapanã, 
Obá, Ossanha, Oxum, Iemanjá e Oxalá. Note-se que não há a obrigatoriedade 
de serem filhos dos respectivos orixás que estão performando. Essas pessoas 
interpretam as expressões de cada orixá conforme estes se expressariam nas 
cerimônias de Batuque. Os espectadores costumam vibrar muito e cantar os 
pontos, canções que portam conhecimento tradicional compartilhados oral-
mente, que são entoados pelos tamboreiros.

Figura 4 — Dança dos Orixás. Bará. Encontro de Negros e Negras na Vila Mapa, 2021

Fonte: Deriva Jornalismo/ Instagram

Figura 5 — Dança dos Orixás. Oyá e Ogum. Encontro de Negros e Negras  
na Vila Mapa, 2021

 Fonte: Deriva Jornalismo/ Instagram

Após esse ato, no ano de 2022, a filha mais velha da Mãe Patty, Francine 
Martins, companheira de Dion Lenon e mãe de Milena, que estava grávida de 
seu segundo filho, com 8 meses de gestação, apresentou a Dança da Oxum. 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  196

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Pintada de dourado, com uma linda barriga onde abrigava Pedrinho, vestida de 
Oxum, ela brilhava e parecia flutuar no asfalto quente, provocando uma como-
ção geral no público, que, entre lágrimas, bradava: “Ora ie ieo, Mamãe Oxum!”

Na Nação Cabinda, Francine é filha de Oyá, a deusa das tempestades, trans-
formação, força e empoderamento feminino. No entanto, na encenação artísti-
ca, ela interpretou Oxum para presentear com esta homenagem duas grandes 
mães presentes em sua vida, uma delas sendo a sua mãe de santo e de sangue, 
a Mãe Patty, que se manteve extremamente emocionada e orgulhosa pela filha 
do início ao fim, sendo evidentes as lágrimas em seu rosto e no rosto de seu 
companheiro Luciano, durante a apresentação. 

A outra homenageada com a dança era a própria Mãe Oxum. Por meio 
desse gesto, Francine buscava saudar a deusa da fertilidade, que, em sua pers-
pectiva, contribuiu para que tudo ocorresse muito bem em sua gestação. Pedri-
nho nasceu um mês e uma semana após protagonizar, na barriga de sua mãe, o 
espetáculo de amor entre filhas e mães, mães e filhas, levando muitas pessoas 
a se emocionarem e se sentirem parte dessa linda família cuidada por Oxum.

Figura 6 — Dança da Oxum. Encontro de Negros e Negras na Vila Mapa, 2021

 Fonte: Deriva Jornalismo/ Instagram

A apresentação com a mulher grávida fazia surtir um efeito de acolhimento 
que extravasava a relação representada de amor entre mães-filhas. Era como se 
a mãe, pintada de dourado, despertasse uma sensação de acalanto para as di-
ferentes dores carregadas pelas pessoas que com ela se embalavam na canção. 
As pessoas faziam parte do acontecimento conectando-se por meio de laços 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  197

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

comunitários mobilizados pelos sentimentos que irmanavam a grande coletivi-
dade diversa reunida naquela tarde de celebração e (r)existência negra.

Após compartilharmos alguns vestígios da força ancestral mobilizada pela 
memória territorial, desde o Quilombo Família de Ouro/ Ylê Oxum e Ossanha, 
buscaremos evidenciar a importância de se compreender a “bio-geo-grafia” 
elaborada pelas memórias quilombolas. Essa bio-geo-grafia se faz necessária 
quando se enfrenta disputas urbanas para a composição da cidade. 

Pelo que foi observado, o modo de vida quilombola cria outros modos de 
fazer pensar, agir, marcar e grafar o território. A partir disso, propomos um exer-
cício imaginativo com as seguintes suposições: e se os quilombolas fossem convi-
dados à mesa de negociação das decisões que impactam suas vidas nos espaços 
urbanos? E se fossem escutados e pudessem narrar oficialmente sua cosmovi-
são de mundo? As comunidades quilombolas elaboram sofisticadas formas de 
viver mesmo em situações arruinadas pelo mundo capitalista e podem inspirar 
outras relações territoriais. Sendo assim, é objetivo desta pesquisa apresentar, 
por meio das atentas práticas vivenciais de cuidados e responsabilidade com o 
ambiente, os modos como os “Projetos orgânicos” adensam “os mundos que 
constituem a cidade em que o rio é Oxum”, desde os ensinamentos da liderança 
quilombola Mãe Patty de Oxum. 

Metodologia 

Antes de seguirmos, é importante destacar que este texto pertence ao 
conjunto elaborado para a tese de doutorado da primeira autora deste artigo. 
Salientamos que o Quilombo Família de Ouro/ Ylê de Oxum e Ossanha, interlo-
cutor deste estudo, é um território que tece múltiplas partilhas, inclusive com a 
primeira autora da pesquisa, acolhendo-a no campo da espiritualidade há mais 
de seis anos, como filha de santo da família espiritual da casa e integrando-a nas 
dimensões da luta social territorial. Portanto, relações de afeto, cuidado e res-
peito são mantidas nessa amarração de conceitos com muita responsabilidade. 

Procurando sermos consequentes com acontecimentos vivenciados que 
pareciam escapar a modelos clássicos do fazer dito “científico”, buscamos por 
formas metodológicas que permitissem o alargamento do pensamento relacional 
com mundos potentes que oferecem riscos à colonização e seus mecanismos. 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  198

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Cientes da problemática em questão, vasculhamos por modos de fazer pensar 
que desviassem da trivialidade do pensamento ocidental, que facilmente escor-
rega para relações descuidadas, as quais oferecem penalidades, desvitalizando 
complexas elaborações contracolonizadoras, reduzindo-as a coisas estranhas, 
arcaicas, sem importância no mundo moderno. Encontramos possibilidades de 
alargar reflexões estabelecendo conexões desafiadoras e viáveis, sustentadas 
por conhecimentos emaranhados desde os territórios em luta pela vida.

 Assim, a perspectiva ecológica, identificada aqui como o próprio ambiente 
e os fluxos possíveis nele, abriu possibilidades para reunir com muita atenção e 
cuidado as perspectivas da espiritualidade afro-brasileira, em sua cosmovisão, 
com os desafios impostos pela perspectiva colonizadora da cosmovisão ocidental. 
Desse modo, por meio das artes da atentividade (TSING, 2019, 2022) florescida 
nos campos dos “estudos multiespécies” (DOOREN et al. 2016), buscamos evi-
denciar alguns aspectos dos incomuns relacionados na teia emaranhada desta 
pesquisa. 

Nos trabalhos de Anna Tsing, por meio da descrição atenta, crítica e relacio-
nal, é possível perceber como a pesquisadora corporifica a criação antropológi-
ca desestabilizando consensos induzidos pelo capitalismo. Prestando atenção à 
gravidade e ao potencial das experiências incursionadas em campo e observan-
do o que os “estudos multiespécies” nos revelam: “para além da mera sobrevi-
vência, formas particulares de vida, em toda a sua diversidade resplandecente, 
emergem de padrões entrelaçados de viver e morrer, de ser e tornar-se, em um 
mundo maior.” (DOOREN et al. 2016, sem página)

 Para materializar essas possibilidades, articulamos pontos de uma etno-
grafia que pode ser concebida como não clássica. E, a fim de compartilhar essa 
pesquisa e experiência de vida, inspirada por histórias que podem ser contadas 
desde nós, fizemos uso da escrevivência (EVARISTO, 2017). 

Os métodos aqui mobilizados não são rígidos e fechados, no entanto, fo-
ram escolhidos e conduzidos com a intenção rigorosa de apresentar o lado da 
história e as perspectivas dos que são excluídos quando métodos rígidos e fe-
chados são mobilizados para narrar a história de um suposto vencedor. Temos 
ciência de que não trabalhamos com a história dos derrotados, embora, aos 
interlocutores desta pesquisa, frequentemente, processos excludentes sejam 
materializados. Aqui, abordamos a versão da história mais adensada, com ares-



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  199

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

tas e muitos emaranhados, trabalhamos com perspectivas mobilizadoras de 
reflexões ocultadas, principalmente, pelo seu poder ameaçador diante da crise 
provocada pelo sistema capitalista.

O diversificado rol de pesquisadores e pesquisadoras que fazem usos de 
abordagens que envolvem profundamente os sujeitos na experiência investiga-
tiva é crescente, de modo que, cada vez mais, aplicam-se “formas de vivacida-
de” em relações com seres tipicamente considerados “seres não-vivos: desde 
pedras e sistemas meteorológicos até inteligências artificiais e espécies quími-
cas” (DOOREN et al. 2016). Assim, tem-se o exemplo do trabalho de Vinciane 
Despret e Michel Meuret, que “articulam uma abordagem ‘cosmo-ecológica’ 
que traz deuses, ancestrais e espíritos para nossos relatos de formas de vida, e 
assim para os modos de relacionamento e conexão que constituem mundos” 
(DOOREN et al. 2016, sem página). Além disso, tem-se a referência do trabalho 
de José Carlos Gomes dos Anjos (2008), que, analisando a filosofia política da 
religiosidade afro-brasileira, identifica o processo de iniciação que ativa energias 
vitais dos orixás, outrora em estado latente tanto em corpos humanos como em 
rochas, algo que veremos adiante com a perspectiva do rio como Oxum.

O envolvimento afetivo com o qual algo é estudado potencializa a noção 
de cuidado que expressa efeitos práticos nos campos das ciências. Segundo 
Bellacasa (2011), nessa perspectiva afetiva, “transformar coisas em assuntos de 
cuidado é uma maneira de se relacionar com elas, de se tornar inevitavelmente 
afetado por elas e de modificar seu potencial para afetar os outros” (BELLACASA, 
2011, p.99). Antes de continuarmos, é preciso destacar que as questões, que 
tratam da relação entre pesquisadora e “objeto”, são mobilizadas com a finalida-
de didática de ilustrar uma forma de relação viva mesmo no campo das ciências 
ditas “duras”, relação que muitas dessas ciências tentam invisibilizar e negar. 
Na pesquisa que realizamos aqui, a relação não é estabelecida na perspectiva 
“pesquisadora e objeto”, e, sim, na perspectiva “pesquisadora e interlocutores”, 
mantendo um continuum relacional de afetação entre esses componentes.

De modo a assegurar outras formas de expressão e comunicação textual, 
música, imagens, mapas e fotografias são mobilizados ao longo da apresenta-
ção deste material, dos quais pode-se dizer que trazem outros afetos para este 
trabalho, pois acionam outras percepções, estimulando outras formas de saber 
para que outros conhecimentos sejam ativados e constituídos. Compartilhando  



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  200

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

da ideia sustentada por Silvia Cusicanqui (2015) sobre o trabalho com as imagens, 
segundo a qual, além de estimular afetos,

as fotografias e imagens carregam a possibilidade da escrita colabora-
tiva onde, da forma mais genuína possível, os corpos em registro falam 
por meio de suas performances, constituindo em uma outra linguagem 
“um texto que explicita e ilustra o conteúdo e as formas de ser da ima-
gem, traçando sua própria exibição no espaço da página [...]” (RIVEIRA 
CUSICANQUI, 2015, p. 25, tradução nossa). 

Assim, acredita-se que estamos ativando nossa sensibilização para interagir 
com este material e nos deixar afetar. 

Assinalamos ainda que registros de campo foram feitos a fim de apoiar pro-
cessos reflexivos subsequentes aos momentos de entrevistas e vivências junto 
ao território Quilombo Família de Ouro. É importante mencionar que a primeira 
autora deste texto compõe o ciclo comunitário junto ao Ylê Oxum e Ossanha, 
sendo filha de Santo de Mãe Patty de Oxum, principal interlocutora desta pes-
quisa. E por fim, retomamos a ideia da pesquisa realizada em colaboração com 
os agentes dessa história. 

O pensamento extremamente elaborado da comunidade, passado de gera-
ção a geração é compartilhado por alguns de seus representantes, como a Mãe 
Patty de Oxum, e orienta de forma estruturante este trabalho. Sendo assim, este 
texto também é feito inspirado nos processos de cuidado e atenção ensinados 
e cultivados pela cosmopolítica do terreiro. 

Projetos orgânicos adensando os mundos que constituem a cidade em que o 
rio é Oxum

Em uma das conversas com a Mãe Patty, ela disse: “é importante tu des-
tacar, nesse trabalho, que, na Lomba do Pinheiro, mesmo com tudo que eles 
falam por aí de degradação do ambiente, aqui nós temos uma das áreas mais 
verdes da cidade, temos muitas matas vivas.”5 Além de ter essa compreensão, 
que expressa reconhecimento do patrimônio ambiental, histórico, territorial e 
contextual da cidade, Mãe Patty atua fortemente propagando uma sensibiliza-

5 Notas retiradas de diário de campo, 2023.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  201

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

ção para a importância de relações de cuidado com o ambiente onde se vive e 
do qual se lega a ancestralidade. 

Ela promove, por meio do Ylê de Oxum e Ossanha, reflexões sobre o cui-
dado com o ambiente e com o preparo das oferendas que serão entregues às 
entidades nas águas, nas matas ou encruzilhadas, locais que são ressignificados 
a partir das relações simbólicas e culturais estabelecidas pela sacralização. O 
pensamento da Yalorixá não está embasado em separação de resíduos reciclá-
veis e orgânicos. Embora a Lomba do Pinheiro abrigue a Estação de Transbordo 
do DMLU, localizada na Estrada Afonso Lourenço Mariante, nº 4.401, onde os 
resíduos domiciliares coletados pelo município são triados e organizados con-
forme capacidade volumétrica para serem destinados à Central de Resíduos 
Recreio na cidade Minas do Leão, o serviço de coleta seletiva não é fornecido 
pela Prefeitura na periferia. Desse modo, o referido pensamento da liderança é 
composto por algo mais profundo. Está embasado na percepção de que “tudo 
que colocamos no ambiente está em contato com outros seres, outros entes que 
se alimentam daquilo que foi ofertado, e ser vivo algum come plástico porque 
o plástico não é alimento” (MÃE PATTY DE OXUM, 2015, p.203). 

Nesse sentido, a mãe de santo ensina que é preciso tirar as embalagens 
plásticas, caso algum dos alimentos esteja embalado assim. Não se preparam 
oferendas decorando-as com plástico. Aceita-se a decoração das oferendas com 
papéis coloridos, no entanto, para ornamentar as bandejas e pratos se preferem 
folhas de mamoneira ou bananeira, plantas de folhas largas que embelezam e se 
decompõem rapidamente no ambiente ao qual pertencem. Caso algum objeto 
de plástico seja necessário para recompor os elementos característicos de de-
terminado orixá, na hora de fazer a entrega da oferenda na mata ou nas águas, 
ele deverá ser recolhido.

Figura 7 — Panfleto do Projeto Mães d’água: Ylê de Oxum Orienta.  
Arte em homenagem ao dia de Iemanjá.

 

 
Fonte: Instagram Ylê de Oxum e Ossanha.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  202

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Sempre que se entrega alguma oferenda na praia de água doce ou na 
praia de água do mar, torna-se perceptível a importância das orientações da 
Yalorixá. Nos ritos que envolvem presentear os corpos das águas com as ofe-
rendas, é um sinal muito positivo de aceitação dos presentes quando os seres 
das águas surgem imediatamente se alimentando de tudo que podem. Carre-
gando para dentro do corpo hídrico o que foi preparado com muito zelo pelos 
que acreditam na força da ancestralidade e nos laços comunitários e familiares 
estendidos para além das classificações biológicas ocidentais. Mãe Patty faz 
questão de relacionar didaticamente esse processo, relembrando aos filhos 
que “os seres do ambiente comem aquilo que damos para eles e as entidades 
se alimentam assim”.

O Ylê de Oxum e Ossanha expande as barreiras de seu território e apro-
xima-se de outras pessoas de diferentes pontos da cidade e de fora da cidade 
de Porto Alegre com a discussão sobre cuidados com a ancestralidade, com o 
ambiente e com a relação parental estabelecida entre os entes em contato, por 
meio do “Projeto Mães d’água: Ylê de Oxum orienta”. 

Esse projeto tem como expressões máximas as atividades realizadas em 
celebrações para o dia 02 de fevereiro, dia da Mãe Iemanjá, e para o dia 8 de 
dezembro, dia da Mãe Oxum, onde se festeja, dão-se passes invocando a espi-
ritualidade umbandística e se realizam trocas materiais por meio de produções 
carregadas de axé.

As atividades celebrativas junto à Mãe Iemanjá são realizadas na praia de 
mar e, nos últimos anos, foram realizadas nas cidades de Pinhal e Cidreira, o 
que implica despesas consideráveis para o deslocamento desde o terreiro. Para 
essa ocasião se realiza previamente o bate-folhas, distribuindo axé para quem 
necessitar e, através de contribuição espontânea, arrecadam-se fundos para a 
festa do mar. Vale ressaltar que mesmo quem não pode contribuir para o levan-
tamento de fundos é bem-vindo no espaço de cuidados montado pelo Ylê de 
Oxum e Ossanha.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  203

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Figura 8 — Articulações sociais. Bate-folhas Praia de Mar.  
Calçadão Cidreira. Hora do passe. 2023.

 Fonte: Deriva Jornalismo/ Instagram

A outra festividade é a da Mãe Oxum. Realizada na praia de água doce, em 
Ipanema, Porto Alegre, esta requer menos recursos financeiros para a sua efeti-
vação por ser na mesma cidade e por ser próximo ao bairro Lomba do Pinheiro, 
onde se localiza o quilombo. Mesmo assim, como ocorre em períodos em que 
o terreiro costuma ter muitas despesas pelas demais atividades da agenda do 
territorial, nem sempre é possível mobilizar o deslocamento necessário para 
montar estrutura que comporte uma terreira na orla da praia. Nesses casos, re-
aliza-se a comemoração no próprio território do quilombo e, depois, se arreiam 
as oferendas, em comitiva menor, nas águas do Rio Guaíba, para alimentar Oxum 
após a finalização das atividades na casa.

Figura 9 — Terreira em homenagem ao dia de Oxum.  
Praia de Água Doce. Ipanema. 2022.

 Fonte: Instagram Ylê de Oxum e Ossanha



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  204

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Quando é possível realizar essas atividades fora do território de costume, 
tem-se a oportunidade de iniciar diálogos com pessoas externas ao terreiro. 
Desse modo, durante as ações de reforço espiritual, conduzido por alguns inte-
grantes do Ylê, como se observa na Figura 8, outros integrantes do grupo apre-
sentam a proposta do “Projeto Mães d’água: Ylê de Oxum orienta” (Figura 7). 
Por meio do diálogo são destacadas as práticas de cuidados com as águas e a 
concepção relacional defendida pelo conhecimento que cria relações de inter-
dependência e parentesco entre seres orgânicos do ambiente, como humanos, 
peixes, plantas etc., e seres inorgânicos do ambiente, como as águas e pedras, 
os quais se reencontram via relacionamento com os entes sagrados através do 
axé, a energia vital. Logicamente, essa conversa que expressa este conhecimen-
to complexo sobre o mundo, na perspectiva aqui abordada, não é realizada de 
modo rápido e raso, exigindo processos de experimentação e tempo para que 
os que se sentem esquecidos dos vínculos ancestrais possam reativar, ou fazer 
brotar, suas memórias. 

Desse modo, o aprofundamento para o entendimento das questões des-
critas acima, acontece de forma gradual, conforme há possibilidade de novos 
encontros, de convivência com a família quilombola que constitui o Ylê e man-
tém seus ritos que comunicam e interligam os mundos. 

Percebe-se, assim, que a ancestralidade que compõe esse pensamento ani-
ma a cosmovisão de mundos que trazem a perspectiva afro-brasileira e permite 
o estabelecimento de relações nesse nível de complexidade. Em perspectivas 
ocidentais hegemônicas, grosso modo, podemos entender os seres inorgânicos 
como os componentes químicos e físicos do ambiente que não portam ânimo, 
portanto, não possuem energia vital, e os seres orgânicos como os portadores 
de ânimo, portanto, possuidores de energia vital. 

Nesse sentido, mesmo que haja trocas biológicas entre seres animados e 
inanimados, jamais se conceberiam relações de parentesco entre os distintos 
seres. Isso, porém, é algo descabido na perspectiva afro-brasileira apresentada 
aqui, pois, nesta cosmovisão, compreende-se o ambiente, com suas materiali-
dades físicas e químicas, como portador de energia vital da ancestralidade or-
gânica, energia que pode fluir em todos os seres, mesmo que, em alguns, ela 
esteja em estado latente e precise passar por processos de ativação para tanto.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  205

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Dessa forma, quando Mãe Patty de Oxum explica que é preciso cuidado 
nos preparativos das oferendas, que é preciso remover o plástico porque ser 
vivo algum come plástico, que é preciso preparar bem o que se entrega como 
oferenda ritualística aos corpos d’água, ela ensina que não se está apenas ali-
mentando os seres vivos (da perspectiva ocidental) que compõem os corpos 
hídricos; alimentam-se, também, os seres vivos da perspectiva afro-brasileira 
nesse ato, transformando, assim, o lago ou rio em uma entidade dotada de âni-
mo, dotada de vida. 

Logo, o rio torna-se Oxum, na percepção da comunidade que a ativa por 
meio de ritos, um ser mítico e material que pode se agradar pelos presentes e 
tratamentos recebidos ou não. Caso não se agrade, a depender do modo como 
são elaboradas tais oferendas, ela pode revidar. 

No entendimento da mãe de santo, Oxum não gosta da poluição lançada 
sobre ela por meio do esgoto, mas compreende que essa poluição é resultado de 
um projeto engendrado que busca gerar acúmulos para alguns, despedaçando 
e reduzindo a vida, ou seja, desvitalizando o ambiente que é de todos. Assim, 
também, Oxum entende que as obras de revitalização na Orla do Guaíba, que 
foram lançadas sobre seu corpo de forma a não considerar o seu espaço, po-
dem ser destruídas por ela sempre que ela necessitar se expandir pelas áreas 
de várzea.

Tendemos a fazer a leitura desse processo como a identificação de pistas 
ou rastros deixados no ambiente que vão constituindo algo que poderíamos 
chamar de decomposição de uma forma de entender, marcar e grafar a cidade. 
Ou, ainda, como a decomposição de uma bio-geo-grafia da cidade e a reconsti-
tuição de uma relação de parentesco que busca “ajuntar” o que tem potencial 
para configurar modos de viver sem destruir o mundo dos outros. 

O Mestre Antônio Bispo chamaria isso de biointeração (SANTOS, 2023, 
p.14), uma palavra bonita e potente que ele fez germinar, feito semente, em 
mentes de diversos territórios para enfraquecer o dito “desenvolvimento” que 
se diz “sustentável”. Buscamos nos aproximar dessas ideias, pois muitas pesso-
as dos territórios com os quais nos relacionamos, mesmo sem terem acessa-
do tais discussões em salas de aulas em cursos de nível superior, onde se fala 
em “desenvolvimento sustentável”, constroem mundos onde a confluência e a 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  206

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

biointeração asseguram relações de interdependência e parentescos entre os 
que entendem a finitude do planeta Terra. 

Essas concepções apresentam evidências de relacionalidades incomuns 
sobre o mesmo espaço e que não precisam se pautar em processos de exclusão 
e aniquilamento. Desse modo, é perfeitamente compreensível o fato de Oxum 
ser o rio e fazer exigências sobre as relações de cuidado que a agradam e sobre 
as questões que não a agradam. É compreensível que ela demonstre seu poder 
de ação quando seres ditos “humanos” passam dos limites com seus mecanis-
mos de transformação da Terra e acúmulos capitalistas. 

Para coabitar o planeta é necessário compreender que há perspectivas dis-
tintas, incomuns, interagindo e que não são apenas os seres ditos “humanos” 
os capazes de fazer exigências e com poder de barganha para tanto. A seguir, 
observamos o mapa que revela a territorialidade que sustenta relações que as-
seguram existências negras e nutrem a perspectiva afro-brasileira desde o Qui-
lombo Família de Ouro.

Figura 10 ´- Mapa: Territorialidade negra do rio que é Oxum e a circularidade das águas 
com relação ao Quilombo Família de Ouro

Fonte: Google Maps, elaborado por PEREIRA, JG (PEREIRA, 2025, p.217)

Após nos demorarmos sobre o mapa que traz a afirmação da compreen-
são da comunidade do rio como Oxum, é necessário que pensemos o que essa 
alteração de perspectiva nos provoca. Isso nos faz hesitar?

Esse entendimento é completamente relacionado à ideia apresentada por 
Stengers, conforme retoma o pesquisador Fernando Silva (2022, p. 192), de que 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  207

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

o “capitalismo é incapaz de hesitar, tudo para ele é oportunidade, mas pessoas 
hesitam todos os dias”.

Trata-se, então, de criar “capacidades coletivas de se meter em questões 
que dizem respeito ao futuro comum” (TC, p. 65-66), pois a entrada de   
Gaia em cena reorganiza as temporalidades com que vínhamos nos 
organizando até aqui. Sua intrusão “significa que não há mais depois. 
É agora que se trata de aprender a responder, se trata especialmente 
de criar práticas de cooperação e de legado com aqueles e aquelas 
que a intrusão de Gaia, desde agora, faz pensar, imaginar e agir” (TC, 
p. 70-71, grifo no original). (SILVA, 2022, p.192).

Questões como essas são boas para se fazer pensar e ativar reflexões sobre 
o que estamos fazendo com o nosso mundo e com o mundo dos outros. Elas 
são boas para tirar o pensamento do modo latente, automatizado, resultante 
do avanço capitalista em nossas subjetividades. Sendo assim, colocar distintas 
perspectivas em jogo compõe um cenário mais complexo e, ao mesmo tempo, 
mais representativo das realidades em relação.

A cosmopolítica apresentada por Stengers está imbricada pela perspectiva de 
diferentes agências constituindo relações políticas. A pesquisadora ressalta que a 
sua ideia de “proposição cosmopolítica” não é uma “proposição vale-tudo, aquela 
que ‘nós’ poderíamos apresentar a todos como igualmente aceitável por todos”. Ela 
é muito mais um modo de tornar “apresentável” essa política que se tem “a tendên-
cia de pensar como um ideal neutro, bom para todos” (STENGERS, 2018, p. 463).

Para a autora, a eficácia da “proposição cosmopolítica” está em apresentar 
os pontos que condenam a política a algo que pode ser entendido como a arte 
de enfeitiçar, “de conduzir os rebanhos humanos”. Desse modo, essa proposi-
ção “pede àqueles que lutam que não entreguem a essa luta o poder de definir 
uma unidade advinda enfim do gênero humano” (STENGERS, 2018, p. 463). 

Para chegar a essas compreensões é necessário desacelerar o pensamen-
to. Assim como Silva (2022, p. 192) destaca, essa desaceleração “se torna ainda 
mais importante no novo regime temporal instaurado por Gaia, uma vez que 
não é mais possível esperar o que virá depois do capitalismo”. Na encruzilhada 
desta linha de pensamento, além de não ser mais possível essa espera, entre-
gar-se ao desespero e à urgência imediatista também não seria uma opção, pois 
“acabaria apenas por fazer persistir o mundo atual”.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  208

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Sendo assim, a criação de novas capacidades coletivas de pensar, ima-
ginar e agir, de agarrar o futuro com as mãos, passa pela inegociável 
negação do direito que os modernos se concederam, “o direito de não 
prestar atenção” (TC, p. 74, grifo no original), a não ser no modo que 
permitisse a continuidade de sua história épica de conquista da Natu-
reza e do Outro. (SILVA, 2022, p.192).

Aos ditos modernos, civilizados, é autoconcedido o direito de “não prestar 
atenção” a elementos que atribuem materialidades e sentido de importância aos 
mundos quando esses elementos não dizem respeito à sua história colonizadora 
do mundo. A incapacidade de coabitar o mundo, de coexistir com a diferença 
no mundo, ou nos mundos, é advinda de uma tendência redutora que faz do 
heterogêneo o homogêneo para fins de controle, o que é identificado como o 
“princípio da conquista” por Isabelle Stengers (apud SILVA, 2022, p. 142). Assu-
mir que existe uma diversidade de concepções que formulam o que se conhece 
como mundo é muito mais condizente com a realidade do que seguir na pers-
pectiva redutora que desvitaliza potenciais encontros na diferença e segue não 
prestando atenção ao que os “outros” falam ou fazem.

A elaboração do rio como Oxum adensa a arena de lutas com corpos-terri-
tórios que se vinculam a essa perspectiva. Conforme a professora e antropóloga 
Marisol de La Cadena (2019, p.4), ao conceber a presença de atores inusitados, 
“podemos pensar sobre estas presenças como atores políticos — ou, no mí-
nimo, como uma questão política — ao invés de invalidá-las como excessivas, 
residuais ou infantis”. Na perspectiva da antropóloga, que desenvolve um res-
peitoso trabalho junto a comunidades indígenas, “a capacidade de perturbar 
profundamente as formações políticas prevalentes, e de rearranjar os antago-
nismos hegemônicos, sobretudo ao deslegitimar ([...]desnaturalizar) a exclusão 
das práticas indígenas das instituições do Estado-nação”, (De la Cadena, 2019, 
p. 4), advém da própria insurgência de forças e práticas indígenas que, aqui, 
também servem como práticas nutridoras e relacionadas com as perspectivas 
das insurgências negras quilombolas.

Pensando junto ao pesquisador Fernando Silva (2022), poderíamos dizer que:

esses grupos experimentam com formas de ação e pensamento cole-
tivos, de implicação no devir de um acontecimento de maneiras que 
vão contra o que se esperaria deles, contra a marcha inexorável do 
progresso do capitalismo e sua atenção monotemática. Igualmente, 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  209

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

aqueles povos que antes eram julgados perdidos no tempo, à espera 
de modernização, pedagogia, progresso, compreende-se agora que eles 
habitam a terra se situando por meio de outras constrições, fazendo 
exigências diferentes e respondendo a obrigações que os modernos não 
eram capazes de compreender, e nem mesmo queriam. Suas tecnolo-
gias estavam e estão ajustadas para mundos que não se concederam 
o direito de não prestar atenção. (SILVA, 2022, p.195).

As questões urgentes e importantes dos mundos que não se concederam 
o direito de não prestar atenção emergem como barreiras contra a devastação, 
degradação e desvitalização impostas pelo modelo do mundo colonizador. So-
mente um mundo colonizador consegue conceber, por exemplo, uma ideia de 
“desenvolvimento sustentável” tendo, como primeiro Objetivo do Desenvolvi-
mento Sustentável, “a erradicação da pobreza” e não consegue conceber formas 
de combater a riqueza capitalista, consumidora de mundos. 

Se houvesse, talvez, certa mudança de compreensão e de discurso, tam-
bém se assumiria que não são as pessoas pobres, os excluídos, ou deserdados 
da terra, que estão destruindo o planeta, e sim o modelo de economia compe-
tidor, acumulador de mercadorias e de lucro. 

A afirmação anterior não é um pensamento ingênuo, e sim de um pensa-
mento consequente e equilibrado, fruto de concepções indígenas, quilombolas 
e negras sobre os modos de vida propostos e seus mundos. Esses pensamen-
tos não pactuam com os fatos que levam à existência de pessoas que passam 
fome, que morrem desidratadas ou por complicações pela falta de saneamento 
básico, que são desterritorializadas, tampouco coadunam com as guerras dis-
seminadas pelo mundo que destroem territórios e os seres viventes neles. São 
pensamentos que prestam atenção e se preocupam com as consequências dos 
atos dos seres ditos “humanos”, estes que se deslumbram intensamente com o 
brilho do ouro em forma de dinheiro, o brilho do lucro infinito.

Sendo assim, buscamos apoio em pensamentos que confluem na lógica 
simbiótica6 apresentada pela natureza, onde as relações ecológicas, ou me-
6	 Mobilizamos aqui a ideia simbiótica inspirada em Lynn Margulis, que “propôs que toda a associação física entre indi-
víduos de espécies diferentes durante uma parte considerável de suas vidas constitui uma ‘simbiose’ e que todas essas 
partes são biontes, conformando um holobionte” (WALTERS, “Holobionts and the Hologenome Theory” apud HARAWAY, 
2023, p. 120) . Cabe destacar que, “nos anos 1960, quando era forte a visão que ficou conhecida como neodarwinismo, 
acreditava-se que as células mais complexas teriam surgido por competição entre as células mais simples. ‘Mais tarde, 
a ideia foi popularizada com a história do gene egoísta’, destaca o professor José Eli da Veiga. Pois foi nessa época que 
Lynn Margulis mostrou que, há uns 2 bilhões de anos, as primeiras células complexas, com núcleo, não evoluíram por 
competição. Elas evoluíram, segundo a bióloga, mediante a endossimbiose, uma relação ecológico-colaborativa em que 
um organismo vive no interior de outro.” (QUINTO, 2021, sem página).



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  210

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

lhor, as biointerações, criam possibilidades de diversificação da vida por meio 
do envolvimento com o outro, o diferente. E, desse modo, asseguram a exis-
tência de mundos para gerações presentes e futuras. Conforme nos ensina o 
pensador e ativista indígena Ailton Krenak em “A vida não é útil”, “temos que 
ter [a] coragem de ser radicalmente vivos, e não ficar barganhando a sobrevi-
vência” (KRENAK, 2020 p. 109). Em acordo com o seu pensamento, se seguir-
mos como consumidores frenéticos, vamos comer o planeta e pouco tempo 
de vida nos sobrará.

Assumir as consequências de entender o rio também como Oxum nos co-
loca na responsabilidade inegociável de reagir ao processo de mutilação que os 
corpos hídricos, os territórios negros e as suas gentes estão sofrendo em nome 
do dito “desenvolvimento sustentável”, termo esse que, no caso de Porto Alegre, 
foi apropriado pela gestão municipal junto ao setor empresarial7 para legitimar 
um processo de reurbanização dos espaços da cidade sem dialogar e considerar 
as diversas concepções e relações com suas territorialidades. 

Essas diversas concepções são provenientes de mundos ontologicamente 
diferentes em contato desde o processo da colonização no Brasil. Os territó-
rios que preservam a memória ancestral convocam a comunidade que vive no 
ambiente a refletir melhor sobre as escolhas e consequências relacionadas aos 
modelos desenvolvimentistas adotados. 

Considerações finais

A relação com os territórios-corpos hídricos é estabelecida de modo matri-
linear. No caso do Ylê de Oxum e Ossanha/Quilombo Família de Ouro, compre-
endendo o Lago Guaíba como o corpo-território da Mãe Oxum, há a constitui-
ção de outra perspectiva de mundo. Assim, o quilombo institui uma relação de 
parentesco com o corpo da água, do mesmo modo que vem instituindo relações 
de parentesco com os que se aproximam para incorporar um mundo mais firme 

7	 No capítulo 5 da tese, O QUILOMBO FAMÍLIA DE OURO E O FAZER GENTE PARA A VIDA: revitalizações e incorporações 
para a luta, quando o rio é Oxum (PEREIRA, 2025), detalhamos como o termo “desenvolvimento urbano sustentável” é 
capturado pela gestão municipal e pelo setor empresarial, envolvido com o urbanismo da cidade, e como as consequên-
cias desta parceria são enfrentadas pelos territórios negros, que possuem perspectivas afro-brasileiras de constituírem 
o espaço e vivem as lutas travadas pelos diferentes mundos em contato desde a colonização. Aqui é relevante destacar 
que os processos de desenvolvimento e reurbanização propostos e executados pela gestão atual visam deslocar, frag-
mentar, moldar e corpos e territórios negros, ignorando territorialidades ancestrais, para que as expectativas capitalistas 
de conduzir o mundo imperem e resultem em lucros exorbitantes para os setores empresariais.



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  211

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

diante das práticas flexibilizadoras em prol da destruição, que impõem ruínas 
aos demais.

Nas experiências quilombolas, nas territorialidades negras que tentamos 
apresentar nestas linhas, a estratégia de resistência e vida é baseada na cons-
tituição de resgate justamente de parentescos. De modo similar ao observado 
no ambiente, os quilombolas experimentam relações simpoiéticas de um fazer-
-com o outro, sem certezas determinantes, abrem-se ao risco e às possibilidades 
vigorosas que podem nascer de novos parentescos instituídos. Assim, busca-se 
aparentar-se tanto com o ambiente – com aqueles seres inanimados que, na 
perspectiva ritualística afro-brasileira, precisariam ser animados para exaltar 
suas agências – como com os seres já animados, como seres humanos que não 
são da mesma família de sangue, mas que podem ser da mesma família espiri-
tual ou, ainda, podem se aparentar por compartilhar da mesma luta.

Ainda poderíamos dizer que, na concepção de família negra afro-brasi-
leira quilombola, cabe um pouco mais de gente, gente que é gente como nós 
e gente que é gente diferente de nós. E é assim que os “Projetos orgânicos” 
adensam “os mundos que constituem a cidade em que o rio é Oxum”, desde os 
ensinamentos da liderança quilombola Mãe Patty de Oxum e sua família, que 
valorizam as relações de cuidado e respeito com os seres que compartilham o 
espaço. Além disso, a perspectiva cultivada pelo território quilombola é capaz 
de atribuir axé vital e animar outros seres legitimando-os a participar das nar-
rativas sobre a cidade.  

Essa seria uma perspectiva bonita de ser cultivada em um mundo que está 
em ruínas diante do abismo cavado pela colonização, capitalismo, patriarcado 
e racismo empreendidos na flexibilização do dito “desenvolvimento urbano 
sustentável” capturado pela articulação empresarial com a gestão pública, em 
Porto Alegre.  A gestão pública atual da cidade não busca maneiras de propor 
um modelo de desenvolvimento que considere as diferentes perspectivas sobre 
a cidade e impõe um modelo que se orienta pelas possibilidades de lucros ex-
ponenciais a qualquer custo. Assim, estabelece processos que arruínam muitos 
sonhos e mundos.

Depois de termos contato com a perspectiva que visa articular parentescos 
vigorosos e regeneradores desde o Quilombo Família de Ouro, podemos esco-
lher: continuar mutilando a mãe, irmãs e irmãos, imersos na ilusão da constru-



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  212

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

ção de objetivos erguidos sem sequer a devida consulta aos que serão afetados, 
ou optar por assumir as responsabilidades coletivas de mundos com potencial 
simbiótico. Compreendendo o esforço de constituir essas relações por meio da 
reunião dos incomuns, seguindo com incômodos muitas vezes provocados pela 
diferença, mas com aberturas à heterogeneidade que necessita de cuidados 
para sua continuidade. 

Por fim, destacamos que há um limite para a composição deste texto e re-
afirmamos que ele pertence a constituição de uma tese, onde tivemos a opor-
tunidade de explicar o detalhamento de processos que ameaçam os territórios 
quilombolas em Porto Alegre e como esses territórios se organizam para barrar 
esses processos e para promover a vida. 

Referências  

BELLACASA, María Puig. Matters of care in technoscience: Assembling neglected 
things. Social Studies of Science. sss.sagepub.com. 41(1) p.85–106, 2011. 
DOI: 10.1177/0306312710380301. Disponível em: https://www.researchgate.
net/publication/51108901_Matters_of_Care_in_Technoscience_Assembling_
Neglected_Things

DE ALMEIDA FILHO, Everaldo Calasans ; DUARTE, Geronimo. É D’ Oxum. 
MUSIXMATCH. Editora: Warner/Chappell Edições Musicais Ltda. Interpretado por 
Rita Benneditto.  Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oWe7U_s-
ZGs, acesso em 29 jan. 2024.

DE LA CADENA, Marisol. Cosmopolítica indígena nos Andes: reflexões conceituais 
para além da “política”. Maloca: Revista de Estudos Indígenas, Campinas, SP, 
v. 2, p. 1-37 e019011. 2019. Disponível em: https://econtents.bc.unicamp.br/
inpec/index.php/maloca/article/view/13404

DE OXUM, Mãe Patty. Pensamento sobre ambiente e alimento. In: PEREIRA, 
Patrícia Gonçalves. O Quilombo Família de Ouro e o fazer gente para a vida: 
revitalizações e incorporações para a luta, quando o rio é oxum. 2025. 343p. 
Tese (Doutorado), Universidade Federal do Rio Grande do Sul. (UFRGS). Porto 
Alegre, 2025, p.203. 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  213

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

DERIVA JORNALISMO E FOTOGRAFIA. Registros e informações de ruas, lutas 
e resistências. Instagram. Disponível em:  https://www.instagram.com/
derivajornalismo/ , acesso em 21 nov. 2024. 

DOOREN, Tom; KIRKSEY, Eben; MÜNSTER, Ursula. Estudos multiespécies: 
cultivando artes de atentividade. Trad. Susana Oliveira Dias. ClimaCom [online], 
Campinas, Incertezas, ano. 3, n. 7, p.39-66, Dez. 2016. Disponível em: https://
climacom.mudancasclimaticas.net.br/estudos-multiespecies-cultivando-artes-
de-atentividade/ 

DOS ANJOS, José Carlos Gomes. A filosofia política da religiosidade afro-brasileira 
como patrimônio cultural africano. Debates do NER, Porto Alegre, ano 9, n. 
13, p. 77-96, jan./jun. 2008. Disponível em https://lume.ufrgs.br/bitstream/
handle/10183/21040/000662640.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. 3ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 200p.

HARAWAY, Donna. Ficar com o problema: fazer parentes do Chthuluceno. São 
Paulo: n-1edições, 2023. 412p. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia da Letras, 2020. 128p.

MAPA DA GEOLOCALIZAÇÃO DA FAMÍLIA DE OURO. Núcleo de Estudos Geografia 
e Ambiente - NEGA. In: PIRES, Cláudia Luísa Zeferino; BITENCOURT, Lara Machado 
(org.). Atlas da presença quilombola em Porto Alegre/RS. Porto Alegre: Letra1, 
2021, p. 313-340

MAPA: TERRITORIALIDADE NEGRA DO RIO QUE É OXUM E A CIRCULARIDADE 
DAS ÁGUAS COM RELAÇÃO AO QUILOMBO FAMÍLIA DE OURO. PEREIRA, Josiane 
Gonçalves. In: PEREIRA, Patrícia Gonçalves. O Quilombo Família de Ouro e o 
fazer gente para a vida: revitalizações e incorporações para a luta, quando o rio 
é oxum. 2025. 343p. Tese (Doutorado), Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul. (UFRGS). Porto Alegre, 2025, p.217.

PEREIRA, Patrícia Gonçalves. O Quilombo dos Machado e a Pedagogia da Ginga: 
deslocamentos em busca da vida. 2019. Dissertação (Mestrado), Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul. (UFRGS). Porto Alegre, 2019. 



BIO-GEO-GRAFIAS “INCOMUNS”:  
quando o rio é Oxum •  214

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

PEREIRA, Patrícia Gonçalves. O Quilombo Família de Ouro e o fazer gente para 
a vida: revitalizações e incorporações para a luta, quando o rio é oxum. 2025. 
343p. Tese (Doutorado), Universidade Federal do Rio Grande do Sul. (UFRGS). 
Porto Alegre, 2025

QUINTO, Antonio  Carlos.  Uma justa homenagem a Lynn Margulis, autora da 
teoria da endossimbiose. Jornal USP. Publicado em: 25 nov. 2021. Disponível 
em: https://jornal.usp.br/radio-usp/uma-justa-homenagem-a-lynn-margulis-
autora-da-teoria-da-endossimbiose/, acesso em 23 mar. 2024. 

RIVEIRA CUSICANQUI, Silvia. Sociología de la imagen: ensayos. Ciudad Autónoma 
de Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. 352p.

SANTOS, Antônio Bispo. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora Piseagrama, 
2023. 112p. 

SILVA, Fernando Silva. Fazer filosofia em um planeta ferido: Whitehead, Stengers 
e uma filosofia ambiental. 2022. 261p. Tese (Doutorado), Pontifícia Universidade 
Católica do Rio Grande do Sul. (PUCRS). Porto Alegre, 2022.

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do Instituto de Estudos 
Brasileiros, Brasil,  n. 69, p. 442-464, abr. 2018. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/
issn.2316-901X.v0i69p442-464, Disponível em: https://www.revistas.usp.br/
rieb/article/view/145663 

TSING, Anna Lowenhaupt. O cogumelo no fim do mundo: sobre a possibilidade 
de vida nas ruínas do capitalismo. São Paulo: n-1edições, 2022. 412p.

TSING, Anna Lowenhaupt. Viver nas ruínas: paisagens multiespécies no antropoceno. 
Brasília: IEB Mil Folhas. 2019. 284p.


