A trajetoria de luta das mulheres
negras no Brasil e na America Latina

e algumas notas sobre 0s desafios
educacionais a igualdade étnico-racial
e de genero

Francisco Vitor Macedo Pereira*

Resumo: Este escrito busca contextualizar historicamente e dialogar sobre
as singularidades da luta das mulheres negras, centrada no reconhecimento,
afirmacao e valorizacao de suas identidades, na busca por igualdade e justica
contra os legados do patriarcado e escravizacao no Brasil e na América Latina.
Destaca-se a exortacao de suas pautas dentro do Movimento Negro como base
critica para uma educacao antirracista e antissexista. Autoras fundamentais,
como Lélia Gonzalez (1935-1994), Sueli Carneiro (1950-), Matilde Ribeiro (1960-
), Luiza Bairros (1953-2016), bell hooks (1952-2021), Patricia Hill Collins (1948-),
Angela Davis (1944-) e Maria Lugones (1944-2020) guiam este panorama critico
e historico do feminismo negro anti-hegemonico. O objetivo é evidenciar as
guestdes que diferenciam esse movimento do feminismo branco hegemonico,
expondo os eixos interseccionais de opressao (raca, género, classe) que moldam
as lutas e resisténcias das mulheres negras. A analise enfatiza como essas

opressoes cruzadas compdem a trama especifica de suas demandas por direitos
e reconhecimento.

Palavras-chave: Intelectuais e ativistas negras, especificidade historica do
feminismo negro, educacao antirracista e antissexista.

1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Pernambuco. Professor de Filosofia do Instituto de Humanidades da
Universidade da Integracao Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab).



La trayectoria de lucha de las mujeres negras en Brasil y América Latina y
algunas notas sobre los desafios educativos para la igualdad étnico-racial y
de género

Resumen: Este articulo busca contextualizar histéricamente y discutir las
singularidades de luchas de las mujeres negras, centradas en el reconocimiento,
afirmacion y valorizacion de sus identidades, en busqueda de igualdad y justicia
contra los legados del patriarcado y la esclavitud en Brasil y América Latina. Es
destacada la exhortacion de sus agendas dentro del Movimiento Negro como
base critica para la educacion antirracista y antisexista. Autoras clave como Lélia
Gonzalez (1935-1994), Sueli Carneiro (1950-), Matilde Ribeiro (1960-), Luiza
Bairros (1953-2016), bell hooks (1952-2021), Patricia Hill Collins (1948-), Angela
Davis (1944-) y Maria Lugones (1944-2020) guian esta revision del feminismo
negro antihegemonico. El objetivo es subrayar las cuestiones que diferencian

a este movimiento del feminismo blanco hegemodnico, exponiendo los ejes
interseccionales de opresion (raza, género, clase) que configuran las luchas y
resistencia de las mujeres negras. El analisis enfatiza como dichas opresiones
interseccionales configuran la estructura especifica de sus demandas de derechos
Yy reconocimiento.

Palabras clave: intelectuales y activistas negras, especificidad histérica del
feminismo negro, educacion antirracista y antisexista.

1. No Movimento Negro, ai é que sao Elas.

No Brasil, grosso modo, a trajetoria do feminismo negro tem a sua origem
no desdobramento dos proprios movimentos e acoes dos coletivos sociais ne-
gros. Um marco especifico da organizacao da resisténcia e luta das mulheres
negras brasileiras pode, talvez, ser assinalado institucionalmente com a criacao
do Conselho Nacional das Mulheres Negras, no ano de 1950. Antes disso, no
entanto, o protagonismo das mulheres dentro das diversas expressoes e cole-
tivos do movimento negro ja vinha ganhando espaco.



A Frente Negra Brasileira—FNB?, por exemplo, destacou-se, de 1931 a 1937,
como mais um dentre os varios movimentos pos-abolicao em que as mulheres
negras (frentenegrinas), na tentativa de promover a articulacao nacional da mi-
litancia negra, desempenharam papéis cruciais na assisténcia social, na educa-
cao e em atividades recreativas, as quais eram frequentemente relegadas a um
segundo plano pelos homens.

Para Munanga e Gomes (2004), a Frente Negra Brasileira era um movimen-
to que defendia a educacao como forma de preparar a populacao negra para
resistir as opressoes e desigualdades sociais.

A Frente Negra, estruturada inicialmente em Sao Paulo, teve nucleos
fundados em outros estados, como Rio de Janeiro, Pernambuco, Bahia,
Rio Grande do Sul, dentre outros. A sua proposta fundamentava-se em
uma filosofia educacional, acreditando que o negro venceria, a medida
gue conseguisse firmar-se nos diversos niveis da ciéncia, das artes e da
literatura. Nesse sentido, os frentenegrinos davam um grande valor a

educacao (MUNANGA; GOMES, 2004, p. 118)

.De fato, a FNB, além de seu cunho politico e, depois, partidario, obteve
0 seu maior alcance social justamente no fomento a educacao das pessoas ne-
gras: mantendo escola, grupo musical e teatral, time de futebol, departamento
juridico, oferecendo também servico médico e odontologico, ademais de cur-
sos de formacao politica e de artes e oficios a populacao negra em geral. Os/
as frentenegrinos/as, como eram conhecidos/as, foram, nesse mesmo cenario,
responsaveis também pela publicacao do jornal A Voz da Raca’.

Mais tarde, em 1936, a FNB transformar-se-ia em partido politico, justa-
mente com o objetivo de angariar os votos da populacao negra e de represen-

2 A Frente Negra Brasileira — FNB foi fundada em 16 de setembro de 1931, na cidade de Sao Paulo. Dentre os seus
fundadores encontram-se Abdias Nascimento (1914-2011)- militante negro, dramaturgo, ator e ex-senador da Republi-
ca- e Francisco Lucrécio (1909- 2001)- ativista do Movimento Negro, cirurgiao-dentista e funcionario publico. Em 1936,
a Frente Negra Brasileira transformou-se em partido politico, almejando participar de futuras eleicoes, a fim de arregi-
mentar votos da populacao de cor. Manteve-se na ativa até 10 de novembro de 1937, quando por ocasiao do Golpe do
Estado Novo, de Getulio Vargas, foi fechada juntamente com outros partidos politicos. (Cf. https://www.geledes.org.br/
frente-negra-brasileira-2/- Acesso em: 10 de nov. de 2023).

3 A Voz da Raca foi um jornal criado pela Frente Negra Brasileira — FNB, que circulou entre os anos de 1936 e 1937
e contou com 70 edicOes (cf. BRAGA, 2019, p. 01). Disponivel em: http://www.palmares.gov.br/?p=53622 Acesso em:
10 de jun. de 2024). As copias dessas edicdes estao disponiveis na Hemeroteca Digital Brasileira, da Biblioteca Nacional
Digital, no endereco eletrénico: http://bndigital.bn.br/acervo-digital/voz-raca/845027. Acesso em: 24 de abr. de 2020.
Conforme observado na edicao n? 70, de novembro de 1937, o jornal criou a chamada “Seccdo Feminina” (JORNAL A
VOZ DA RACA, 1937, p. 03. Disponivel em: http://memoria.bn.br/pdf/845027/per845027 1937 00070.pdf. Acesso em:
10 de out. de 2024).



ta-la em sua luta por direitos e cidadania. Domingues (2007) destaca que, nesse
contexto, as mulheres negras ja representavam grande forca dentro deste e de
outros movimentos, mesmo que as suas pautas especificas de género ainda nao
fossem contempladas nas agendas das organizacoes.

Ja aquela época, as mulheres negras nao tinham importancia apenas
simbadlica no movimento negro. Segundo depoimento do antigo ati-
vista Francisco Lucrécio, elas “eram as mais assiduas na luta em favor
do negro, de forma que na Frente [Negra] a maior parte era de mu-
lheres. Era um contingente muito grande, eram elas que faziam todo o
movimento acontecer”. Independentemente do exagero de Lucrécio,
cumpre assinalar que as mulheres assumiam, sim, diversas funcoes na
FNB. A Cruzada Feminina, por exemplo, mobilizava as negras para re-
alizar trabalhos assistencialistas. Ja outra comissao feminina, as Rosas
Negras, organizava bailes e festivais artisticos (DOMINGUES, 2007, p.
106, grifos do original).

A participacao das mulheres negras também é inegavel no Teatro Experimen-
tal do Negro — TEN*, um movimento criado com o objetivo de abrir oportunida-
des nas artes cénicas para atrizes e atores negras/os, “cujo projeto pedagdgico

destacava a educacao como forma de garantir a cidadania para o povo negro,
tendo a arte e o teatro como instrumentos de expressao cultural e politica” (MU-
NANGA; GOMES, 2004, p. 108). Com esse proposito, o TEN desempenhou um
importante papel social em meio as comunidades negras, primeiramente atraves
da alfabetizacdo de seus/suas participantes - que geralmente eram operarios/
as, empregadas domésticas ou pessoas moradoras de comunidades urbanas e
sem profissao definida - engajando negros e negras no reconhecimento cultural
de sua afro-brasilidade e na luta politica por cidadania plena, contra o racismo.

O TEN nao era so um grupo de atores e atrizes que queriam representar,
mas uma frente de luta, um polo de cultura que tinha como objetivo
a libertacao cultural do povo negro. Ele queria dar uma leitura a partir
do olhar do proprio negro e da heranca africana a cultura produzida
pelo negro no Brasil, distanciando-se da forma ocidental de entender
e ver a cultura negra (MUNANGA; GOMES, 2004, p. 121-122).

4 O Teatro Experimental Negro- TEN foi fundado em 1944, na cidade do Rio de Janeiro, por Abdias Nascimento. O TEN
congregou talentosas/os atrizes e atores negras/os, que ficaram conhecidos/as nacional e internacionalmente, como,
por exemplo, Ruth de Souza (1921- 2019) e Grande Otelo (1915- 1993), que se destacaram em memoraveis montagens
e atuacoes, tais como: A deusa vencida (1965), Negro de corpo e alma- Black in body and soul, Mostra do Redescobri-
mento (2000), Futebol e familia (1939), Laranja da China (1940) e Moleque Tido (1943) (cf. MUNANGA; GOMES, 2004).



A despeito do que se vé, mesmo que o Movimento Negro contasse, desde
sempre, com a participacao ativa das mulheres negras, faltava as organizacoes
um efetivo espaco de discussao e luta para as suas especificas pautas de combate
as desigualdades e opressoes de género. Dessa forma, as demandas relativas as

guestdes negras femininas, assim como o enfrentamento das demais adversida-

des que se interseccionam na supressao e exploracao dos corpos e subjetivida-

des das mulheres negras, nao eram diretamente priorizados em quaisquer dos
coletivos do movimento, permanecendo até entao praticamente invisibilizados.
Munanga e Gomes (2004) dao conta de que prevalecia, até ali, uma auséncia
de compreensao e sensibilidade quanto as especificidades da historia de lutas
e resisténcia das mulheres negras.

A compreensao e a sensibilidade para com a historia especifica das mu-
lheres negras nem sempre ocuparam a atencao do movimento negro,
de um modo geral, nem do movimento feminista. Isso levou as mulheres
negras a questionarem a auséncia da discussao de género, articulada com
a questao racial, dentro do movimento feminista e do movimento negro,
e a iniciarem uma luta especifica. E assim que comeca a se organizar o
movimento de mulheres negras que, hoje, conta com varios tipos de
entidades, em diferentes lugares do Brasil, com tendéncias, concepcoes
politicas e atuacoes variadas (MUNANGA; GOMES, 2004, p. 133).

Matilde Ribeiro (2014) € quem nos ajuda a melhor compreender os capitu-

los da especifica e progressiva organizacao das mulheres negras, em suas lutas

por liberdade e justica social, no seio do préprio Movimento Negro. Segundo a
autora, o Movimento Negro brasileiro constitui-se historicamente em trés mo-
mentos ou vertentes de luta antirracista, a saber: a luta pela liberdade, no pe-

riodo da escravizacao; a luta pela cidadania, no periodo pods-abolicao; e a luta
pela condicao de sujeitos politicos, na contemporaneidade.

Considerando a primeira vertente, de luta pela liberdade no periodo da es-
cravizacao, a autora, que também foi ministra-chefe da Secretaria Especial de
Politicas de Promocao da Igualdade Racial no primeiro governo do Presidente
Lula (2003-2008), enfatiza que, a fim de se compreender a producao historica das
atuais condicoes de injustica e desigualdade social contra as mulheres negras em

nosso pais, “se faz importante destacar o que viveram as mulheres escravizadas,
qgue enfrentavam em particular os aspectos patriarcais e sexistas, a considerar o
necessario e cotidiano repudio a exploracao sexual” (RIBEIRO, 2014, p. 100).



Matilde Ribeiro (2014) nos chama, portanto, a atencao para o fato de que
é na raiz historica da escravizacao que as mulheres negras foram e ainda tém
sido reduzidas entre nos a cultura do estupro e mercantilizacao de seus cor-
pos, sendo “vitimas de multiplas formas de exploracao que incidiram no plano
da producao e da reproducao da vida domeéstica, especificamente por meio de
estupros cotidianamente cometidos nas casas-grandes e senzalas” (RIBEIRO,
2014, p. 100).

No que concerne a segunda vertente, de luta por cidadania no periodo pos-

-abolicao, a autora destaca que o protagonismo das mulheres negras colaborou
decisivamente para a construcao das pautas do movimento contra o racismo,
atraves de mobilizacdes culturais, educacionais e politicas, as quais foram to-

madas a peito por elas: notadamente em suas acdes na Frente Negra Brasileira
- FNB e no Teatro Experimental do Negro - TEN, conforme ja foi indicado an-

teriormente. Foi justamente nessa época, que a necessidade de se questionar
as especificidades de desigualdades e violéncias de género contra as mulheres
negras comecou a ser postulada de maneira mais ampla e assertiva por essas
liderancas negras femininas.

Organizadas na tomada de consciéncia ante/contra os efeitos da escravizacao
no controle de seu tempo, de seus espacos, comportamentos e subjetividades,
assim como da exploracao do patriarcado branco sobre o uso e a liberdade de

seus corpos, além da constatacao da insensibilidade de alguns dos companheiros

de luta antirracista em mitigar ou desmerecer as suas demandas feministas, as

mulheres negras - cujos passos vinham de muito longe - passaram a sistematica-

mente reivindicar as suas proprias lutas: em busca de fortalecer a sua resisténcia
e de tornar efetivo o combate as opressdes de raca e classe, interseccionadas
especificamente pelas desigualdades e violéncias de género contra si.

Como resultado historico desse levante de luta, resisténcia e consciéncia
das mulheres negras € que se ergue a terceira vertente do Movimento Negro
em nosso pais, ainda conforme o que nos destaca Matilde Ribeiro (2014). Tal
vertente vem, portanto, precisamente no bojo das lutas pela efetivacao de di-
reitos: em postulacao pela materializacao de politicas de igualdade, reconhe-
cimento e afirmacao étnico-racial; em distincao da autonomia especifica dos/
as sujeitos/as politicos/as negros/as - historicamente subalternizados/as pelo
racismo e pelas mais diversas formas de injusticas, violéncias e desigualdades
sociais até a contemporaneidade.




Como consequéncia da efetivacao dessa consciéncia, também acerca da
autodeterminacao politica das demandas das mulheres negras por cidadania,
é que, em 1951, é criado o Conselho Nacional das Mulheres Negras, como en-
tidade de luta por melhores condicdes sociais e de trabalho: daquelas que ain-

da seguiam, como regra, reduzidas a heranca colonial e patriarcal da casa dos
brancos, do chao das fabricas, dos servicos gerais, dos afazeres domésticos, do
trabalho e da exploracao sexual nos lupanares e alcovas.

Esse periodo abrange também a ditadura militar, época em que o Movimento
Negro, assim como todos 0os movimentos sociais, foi alvo de sistematicas perse-
guicoes e desarticulacdes. No entanto, ainda que numa espécie de semiclandes-
tinidade, sempre associada ao ativismo artistico, intelectual, cultural, educacional

e assistencial, nao obstante todas as perseguicoes e alguns aparentes retrocessos,
a maioria dos movimentos sociais, sobretudo o Movimento Negro, soube bra-
vamente resistir: denunciando, de costas para o estado, as condicoes de vida da
populacao negra, desmontando o mito da democracia racial, disseminando e es-
pecificando cada vez mais as suas agendas e frentes de luta e resisténcia popular.

O que sucede, entao, € que, em conjunto as especificidades das diferentes
frentes de luta, em torno das mais diversas tematicas sociais, todos 0os movimen-
tos e frentes populares associaram-se no combate ao autoritarismo estatal da
ditadura militar. Ou seja, por conseguinte a esse posicionamento, na condicao

de movimento social de base popular, também o Movimento Negro, em seus di-

versos segmentos, alinhou-se na reacao a repressao dos direitos e cidadania do
periodo militar, contanto que buscando a afirmacao de sua autonomia politica
e organizacional quase que inteiramente na contramd@o das estruturas estatais,
governamentais, partidarias, sindicais e institucionais.

O que € notavel é que, no alinhamento dessas forcas, em perspectiva da

luta pela efetivacao de direitos da populacao negra e pela redemocratizacao
do pais, novamente as mulheres pretas assumiram um protagonismo decisivo

dentro do Movimento Negro: “(...) nos anos 1980, elas fortaleceram o seu papel
como sujeitos politicos, incrementando, a partir da énfase do carater especifi-
co de sua organizacao, a denuncia sobre sua condicao de vida precarizada (en-
qguanto mulheres, negras e trabalhadoras) do ponto de vista econémico, social e
politico” (RIBEIRO, 2014, p. 135). De fato, elas sempre estiveram presentes nos
Movimentos Negro e Feminista, ainda que as suas questdes especificas hajam
invariavelmente sido mitigadas e secundarizadas.



Dentre as liderancas feministas negras que imprimiram o recorte de género
as pautas de lutas antirracistas desta época, destacam-se Lélia Gonzalez (1935-

1994), Sueli Carneiro (1950-) e Luiza Bairros (1953-2016). Basicamente, essas
iderancas feministas negras, ja no periodo de reabertura democratica do pais,

oortanto desde o comeco da década de 1980, enfatizam a urgente necessidade
de alteracao do quadro de exclusao social e politica, ao qual as mulheres - es-
pecialmente as negras - estiveram e seguem indefinidamente submetidas em
NOSSO pais.

Elas destacam as incongruéncias e dissonancias entre as pautas de lutas
antirracistas e feministas: no que nao conseguem estes movimentos, Negro e
Feminista, em suas vertentes estanques, dar conta das especificas formas de
supressao, opressao, desigualdade e violéncia - vividas historicamente somente
por aquelas que sao, ao mesmo tempo, negras e mulheres. Isso porque, para as
mulheres negras, nao apenas a questao racial € fundamental! A proposito disso,
comentando a publicacao do estudo Mulher negra, de Sueli Carneiro e Thereza
Santos (1985), Matilde Ribeiro (2014) nos ajuda a concluir que:

A mulher negra nao participa do processo produtivo em igualdade de
condicdes com homens brancos, negros, amarelos, nem com mulheres
brancas e amarelas; situando-se, assim, na base da hierarquia social,
penalizada com relacao as oportunidades e a mobilidade nas estrutu-
ras sociais (RIBEIRO, 2014, p. 136).

Na compreensao, portanto, de que as lutas sociais das mulheres negras em

nosso pais traduzem a necessidade de se revisitar as postulacées do feminismo
hegemoOnico, enegrecendo-as (numa alusao aqui aos escritos de Luiza Bairros
(1995) e Sueli Carneiro (2003))>, as ativistas e intelectuais do Movimento Negro
seguem - na esteira dos passos daquelas que caminham desde muito longe - a
reivindicar a construcao de uma efetiva rede de protecao e direitos sociais para

as mulheres negras: contra as ciclopicas estruturas racistas e sexistas de forma-
cao e producao da sociedade brasileira.

Com énfase, a formacao historica da sociedade brasileira lhes relega — so-
bretudo as mulheres pretas - a base de todo o sistema de alienacao e exploracao
desumanizadora do trabalho, da producao, do sistema tributario, das subjetivi-

5 Referimo-nos, aqui, aos escritos de Luiza Bairros, Nossos feminismos revisitados (1995), e de Sueli Carneiro, Enegrecer
o feminismo: a situacao da mulher negra na América Latina a partir de uma perspectiva de género (2003), constantes
nas referéncias bibliograficas.



dades, das identidades, dos corpos, da sexualidade e de todas as demais formas
e expressoes, de modos, disciplinas e comportamentos vitais, sociais, politicos
e institucionais. Ao arrepio de toda essa desumanizacao historica, na luta ativa

contra o patriarcado branco, a colonialidade e o racismo insito de nossas insti-
tuicoes, em luta e resisténcia a exploracao do trabalho pelo capital e as violén-

cias e desigualdades de género, as mulheres negras brasileiras reforcaram o seu
papel - doravante definitivo! - de protagonistas das lutas por direitos sociais.

Na condicao de articuladoras e negociadoras de suas proprias demandas,
mediante o fortalecimento de seus coletivos e a proposicao de movimentos e
pautas feministas de bases realmente populares e emancipatorias, elas defini-
tivamente se descolaram, a partir da década de 1980, ideoldgica e atitudinal-
mente, das insurgéncias internas de racismos por parte das feministas brancas e
também de sexismos por parte do Movimento Negro, majoritariamente mascu-
lino. A esse respeito, Matilde Ribeiro (2014), ainda comentando sobre a criacao,
nessa mesma época, de coletivos como o GM (Grupo de Mulheres, do MNU da

Bahia), o Geledés, a Casa de Cultura da Mulher Negra, entre outros, ressalta:

As mulheres negras, em seu processo organizativo, buscaram apoio
junto a entidades de origem e também fomentaram novas instituicoes
em ambito local e/ou nacional (...), ressaltando-se, a partir dai, a cria-
cao de trés formatos de organizacao nacional - Articulacao de Organi-
zacoes das Mulheres Negras Brasileiras; o Forum Nacional de Mulheres
Negras e a Coordenacao Nacional de Mulheres Negras (RIBEIRO, 2014,
p. 140).

Esses coletivos participaram ativamente de diversos encontros e frentes de
luta, como, por exemplo, o Il Encontro Feminista Latino-americano, ocorrido em
Bertioga/SP, no ano de 1985, no qual as representantes feministas negras reivin-
dicaram que as questoes de raca - enfatizem-se aqui as pautas relacionadas as
mulheres negras - fossem incluidas na agenda central do encontro, conforme a
demanda unificada pela formulacao de politicas nacionais de atendimento aos
seus interesses. A partir dai, os coletivos de mulheres negras e os seus encon-
tros estaduais e nacionais comecaram a ser decisivamente fortalecidos, tendo
sido desde entao primordiais para a construcao de uma rede social de protecao

de direitos e promocao da cidadania - nao apenas das mulheres negras, como

de todos as/os brasileiras/os historicamente excluidas/os.



De fato, o movimento organizado de mulheres negras foi decisivo para a
definicao do capitulo dos Direitos Sociais, da Constituicéo de 1988, bem como
para a promulgacao de diversas leis de combate as injusticas e desigualdades
de raca, classe e género - como a Lei de Cotas (Lei n2 12.711, de 29 de agosto

de 2012), a Lei Cao, que define os crimes resultantes dos preconceitos de raca
ou de cor (Lei n? 7.716, de 05 de janeiro de 1989), dentre outras.

No que disso se segue, o0 12 Encontro Nacional de Mulheres Negras (ENMN)
ocorreu na cidade de Valenca, no estado do Rio de Janeiro, entre os dias 02 e 04
de dezembro de 1988, ano do centenario da assinatura da lei aurea, ocorrida em

13 de maio de 1888. Em pauta, esteve disposta uma extensa agenda, intersec-
cionando debates e discussdes sobre racismo, igualdade de género, educacao,
trabalho, saude, organizacao politica, sexualidade, arte e cultura, dentre outros
- ha representacao de um passo verdadeiramente importante para a decisiva
afirmacao dos Movimentos Feministas Negros no Brasil, bem como para a to-
mada de consciéncia da luta de classe contra o racismo e o sexismo.

2. Feminismo Negro, consciéncia historica antirracista e cidadania

Cabe ressaltar que as comemoracoes oficiais do centenario da abolicao foram
fortemente repudiadas pelas participantes do 12 ENMN, as quais manifestaram
todo o seu posicionamento critico contra o, até entao bastante festejado, mito
da democracia racial brasileira. Contrariamente a todas essas comemoracoes
oficiais - de celebracao em torno da feérica harmonia racial - elas invocaram o

apoio e a legitimidade da Marcha contra a Farsa da Abolicdo: movimento que
havia acontecido alguns meses antes, no dia 11 de maio daquele mesmo ano,
no centro da cidade do Rio de Janeiro.

Essa Marcha Contra a Farsa da Abolicdo foi um evento organizado pelo Mo-
vimento Negro Unificado - MNU, que traduziu fortemente o descontentamento
de praticamente todas as liderancas negras do pais com a situacao historica de

opressao e falta de politicas publicas para a populacao negra apos a abolicao. Na
quarta-feira do dia 11 de maio de 1988, as/os militantes pretendiam ir, no curso

de toda a extensao da Avenida Presidente Vargas, da Igreja da Candelaria até o

Monumento de Zumbi dos Palmares, na Praca Onze, regiao central da cidade do
Rio de Janeiro. Ndo conseguiram. Foram impedidas/os, de forma absolutamente
vexatoria e intimidatoria, pelo exército brasileiro, em frente ao comando militar



do leste, mais especificamente, um pouco antes do panteao de caxias, proximo
a Estacao Central do Brasil. Mais de trezentos soldados formaram pelotdes de

choque e ostentaram pesadas armas contra cidadas e cidad3aos negras/os, pes-
soas comuns, intelectuais, professoras/es, servidoras/es publicos/as, religiosas/
os, sindicalistas, artistas, pessoas de todas as idades, todos/as a pé, desarma-
das/os, em um evento totalmente pacifico.

Impedidas/os em sua passagem pela larga avenida, em uma reacao de ex-
trema violéncia simbdlica por parte do estado, as/os ativistas do Movimento

Negro nao puderam ultrapassar o monumento a duque de caxias e, por isso,
nao chegaram, como pretendiam, ao Monumento a Zumbi dos Palmares. Zumbi

e caxias encontraram-se, pois, numa batalha metaforica, no meio da Avenida
Presidente Vargas, que liga a periferia ao centro da antiga capital do império e
da republica. Se considerarmos que os monumentos vao muito além de seus

suportes materiais, notamos facilmente a representatividade e a importancia
desse episodio.

A Marcha contra a Farsa da AbolicGo figurou, por isso, entre os grandes
eventos programados pelo Movimento Negro para aguele ano de 1988. O poder
simbolico do contexto foi muito significativo para o pais e para todas as forcas
e entidades envolvidas na redemocratizacao, apos o recente encerramento do
regime militar. 1988 foi, portanto, um ano de intensa mobilizacao para a militan-
cia social, com o objetivo de, sobretudo, denunciar a permanéncia do racismo e
das condicOes estruturais de exclusao das/os negras/os da vida social brasileira.

Diga-se que toda a sociedade acompanhava, entao, o fim dos trabalhos da
Assembleia Nacional Constituinte, que havia marcado para outubro a promul-
gacao da nova Constituicao da Republica, outra vez no anuncio da promessa de
cidadania e liberdade, de uma nova democracia, de um novo Brasil (Cf. ABREU,
2014, p. 02).

A oportunidade daquele evento, acorreram inimeras liderancas do Movi-
mento Negro de todo o pais, com destaque precisamente para importantes lide-
res feministas negras, como Matilde Ribeiro (1960-), Lélia Gonzalez (1935-1994)

e Sueli Carneiro (1950-), que estiveram caminhando, junto a cerca de cinco mil
outras/os manifestantes, da Igreja da Candelaria até o Monumento de Zumbi
dos Palmares, na Praca Onze. Apesar de terem sido impedidas/os pelo exército

de prosseguir até o final de sua marcha, as/os manifestantes foram concitadas/



0s a abjurar, na ocasiao, qualquer tipo de comemoracao alusiva ao reconheci-
mento do 13 de maio como data de libertacao dos/as negros/a brasileiros/as,
tendo sido estabelecida a data de 20 de novembro - em que se lembra a morte
de Zumbi dos Palmares - como o legitimo dia de comemoracao da Consciéncia
Negra no Brasil: em sua luta ancestral por libertacao e igualdade de direitos.

De acordo com o site da Coordenadoria Ecuménica de Servicos — CESE®, o
12 Encontro Nacional de Mulheres Negras, em Valenca/RJ, reuniu, por sua vez,
cerca de 450 (quatrocentos e cinquenta) mulheres pretas, de 19 (dezenove)
estados brasileiros, e contou com a representacao de ativistas do campo e da

cidade, das periferias, de comunidades quilombolas, de religides de matriz afri-
cana e afro-brasileira, de trabalhadoras domeésticas, intelectuais, professoras,
servidoras publicas, lideres sindicais e liderancas feministas de todas as idades.

Ja em sua edicao do ano de 2018, entre os dias 06 e 09 de dezembro, na
cidade de Goiania/GO, o mesmo Encontro Nacional de Mulheres Negras come-
morou os 30 (trinta) anos de sua primeira edicao em Valenca/RJ, reunindo entao
cerca de 1.000 (um mil) ativistas de movimentos de mulheres negras de todo
o pais. O evento recebeu o nome de Encontro Nacional de Mulheres Negras 30
Anos: contra o Racismo e a Violéncia e pelo Bem Viver — Mulheres Negras Mo-
vem o Brasil!

Antes disso, a Marcha Nacional das Mulheres Negras contra o Racismo e
a Violéncia e pelo Bem-viver foi um evento realizado no dia 18 de novembro de
2015, em Brasilia, tendo igualmente congregado mulheres e liderancas femi-
nistas negras das mais diversas regioes e localidades do pais. Na ocasiao, um
documento com as demandas das mulheres negras foi entregue a entao (ainda)

Presidenta Dilma Rousseff. O evento levantou como principal pauta o comba-
te a violéncia contra as comunidades quilombolas, ao racismo e a intolerancia
religiosa, ao genocidio da juventude negra, a LGBTfobia, ao feminicidio de mu-
lheres negras e a ditadura da beleza eurocentrada.

Para Gomes (2017), essa marcha conferiu destaque definitivo ao protago-
nismo das mulheres negras nos diversos setores e expressdes de movimentos
sociais e de resisténcia popular no Brasil: em defesa da democracia, na luta con-
tra as diversas formas de violéncias historicas e por igualdade de direitos.

6 https://www.cese.org.br/. Acesso em: 14 de out. de 2024.



O protagonismo das mulheres negras no Brasil assumiu um destaque
ainda maior quando mulheres negras de todas as regides do pais re-
alizaram a Marcha Nacional das Mulheres Negras em 2015, contra o
Racismo e pelo Bem-viver, no dia 18 de novembro, em Brasilia. Pre-
cedido pelas marchas estaduais e locais, esse evento deu ainda mais
visibilidade a situacao de desigualdade e violéncia de género e raca
gue incide sobre as mulheres, jovens e meninas negras, e reforcou as
aliancas internacionais das mulheres negras latino-americanas e de
outros continentes. Denunciou as lacunas existentes nas politicas pu-
blicas para mulheres, de promocao de igualdade racial e de saude - que
ainda contemplam de maneira muito incipiente a interrelacao entre
racismo, machismo, sexismo e desigualdades (GOMES, 2017, p. 74).

Na foto a seguir, vemos um grupo de mulheres participantes da Marcha
Nacional das Mulheres Negras contra o Racismo e a Violéncia e pelo Bem-viver;
posicionando-se, em 18 de novembro de 2015, em frente ao Congresso Nacio-
nal, e segurando a faixa na qual se |é o nome do evento.

Foto 01: Marcha Nacional das Mulheres Negras contra o Racismo e a Violéncia e pelo
Bem-viver - novembro de 2015.

=

-
-

Fonte: Adriana Medeiros’

Essa Marcha, considerada o mais importante movimento politico de mu-
lheres brasileiras no ano de 2015, significou, por isso, um novo marco para o
feminismo negro no pais. Para a Articulacdo de Organizagcées de Mulheres Ne-
gras - AMNB (2015, p. 04), a presenca de mais de 50 (cinquenta) mil mulheres
negras nas ruas da capital do pais cumpre o papel de “denunciar o racismo, o

7 Esta foto se encontra na pagina 112 do e-book intitulado Marcha das Mulheres Negras (2015). Disponivel em: https://
www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2016/09/E-book-Marcha-das-Mulheres-Negras-comprimido-20.09.16.pdf.
Acesso em: 15 de out. de 2024.



genocidio da populacao negra, romper com os estereodtipos de nao ser padrao
de beleza, denunciar a exclusao, a pobreza, o feminicidio, a violéncia, significan-

do romper também com todas as cortinas do passado”. No e-book organizado

e publicado pela AMNB, que compila a historia de preparacao, mobilizacao, di-
vulgacao e memoria fotografica do evento, depoimentos e reflexdes ponderam
acerca da importancia dessa marcha para toda a populacao brasileira.

Um desses depoimentos é de Luiza Bairros (2015), que afirma que a Mar-
cha é uma forma de falar para toda a populacao brasileira acerca da importancia

e necessidade de se conferir prioridade as pautas das comunidades negras e,
em especial, das mulheres: “Nao tem mais como vocé pensar o pais desconsi-
derando a populacao negra, que € a maioria da populacao. Desconsiderando a
mulher negra. Sem isso vocé nao estaria fazendo nada, nao estaria pensando
nada. E a Marcha esta dizendo isso” (BAIRROS, 2015, p. 15).

Considerando o destaque alcancado pelo Movimento Feminista Negro, a
partir desse evento realizado em 2015, os coletivos estaduais sairam igualmen-
te fortalecidos, a exemplo do Coletivo de Mulheres Negras de Sdo Paulo, que

tem realizado anualmente outras edicoes da Marcha, sempre no dia 25 (vinte
e cinco) de julho - data em que se celebra o Dia Internacional da Mulher Negra
Latino-Americana e Caribenha e o Dia Nacional de Tereza de Benguela.

No que concerne a toda a Ameérica Latina, a luta das mulheres negras apre-
senta como marco de referéncia a realizacao do | Encontro Latino-americano e
Caribenho das Mulheres Negras, ocorrido no ano de 1992, em Santo Domingo,
na Republica Dominicana. Como resultados desse evento, destacam-se a criacao
da Rede de Mulheres Afro-Latino-Americanas, Afro-Caribenhas e da Diaspora,
além da instituicao do dia 25 de julho como Dia da Mulher Negra da Améri-
ca Latina e do Caribe. No Brasil, essa data foi estabelecida como Dia Nacional

de Tereza de Benguela® e da Mulher Negra, através da promulgacao da Lei n®
12.987, de 02 de junho de 2014.

8 Tereza de Benguela ou Rainha Tereza, como era conhecida em seu tempo, liderou, na segunda metade do século XVIII,
o Quilombo do Quariteré, no Vale do Guapore, em Mato Grosso. Sua lideranca teve inicio apos a morte de seu compa-
nheiro José Piolho. Ela ganhou destague pela forma como governava o Quilombo, por meio de uma espécie de assem-
bleia, em que todas/os tinham o direito de participar e de opinar diretamente. Tereza de Benguela morreu em 1770,
apos ter sido capturada por soldados, durante atague para destruicao do Quilombo, a mando do governador da Capi-
tania de Mato Grosso, Jodo de Albuquerque de Mello Pereira e Caceres (PORTAL GELEDES. Tereza de Benguela, uma
heroina negra, 2014. Disponivel em: https://www.geledes.org.br/tereza-de-benguela-uma-heroina-negra/ . Acesso em:
15 de out. de 2024).



3. Feminismo Negro e anti-hegemonico: perspectivas criticas e educacionais
no combate as desigualdades

No ambito das formulacdes tedricas acerca das projecoes do feminismo
negro e anti-hegemonico na Ameérica Latina, podemos também destacar o tra-
oalho de Maria Lugones (1944-2020), que faz uma critica ao feminismo branco

negemonico e as bases sociais e ideologicas das relacoes de género e producao
social na América Latina. Ela afirma a permanéncia, na contemporaneidade,

de um sistema moderno colonial de género em nossas sociedades, o qual tem
perpetuado a opressao, principalmente das mulheres negras, sob as determi-
nacoes do patriarcado.

Para Lugones (2014, p. 935), a “critica contemporanea ao universalismo
feminista, feita por mulheres de cor e do terceiro mundo, centra-se na reivindi-
cacao de que a interseccao entre raca, classe, sexualidade e género deve ir além
das categorias da modernidade”. A autora afirma ainda que a propria dinamica
do pensamento colonial moderno sobre raca, género e sexualidade estrutura-

-se a partir das raizes da logica capitalista de exploracao, exclusao e opressao
de classe; de modo que o racismo e o sexismo sao os pilares burgueses funda-
mentais de sustentacao e manutencao de todas as injusticas e desigualdades
sociais de nosso tempo presente.

Dessa forma, encontramos no pensamento dessa autora grande semelhanca
com as assertivas de Angela Davis (2016), ao tratar das interseccoes de género,
raca e classe na supressao historica das mulheres negras. Igualmente corro-
borando com esse pensamento, encontramos Sueli Carneiro (2003), segundo
qguem as violacoes coloniais, as quais as mulheres negras foram massivamente
submetidas pelo senhorio branco, sao muito amplas e profundas, estando ain-
da longe de serem plenamente superadas até a atualidade (CARNEIRO, 2003,
p.112).

A verdade é que o conjunto, a extensao, a memoria e o registro da inten-

sidade de todas essas experiéncias de violéncias - escravizacao, exploracoes,
abusos, estupros, trafico e opressao - nao so foram socialmente aceitos contra
as mulheres negras, como, até bem recentemente, seguiam sendo historica e
factualmente invisibilizados, e mesmo negados pela média dos/as brasileiros/

as - e, quando nao, romantizados e sensualizados pelos afetos de 6dio e abjecao
de nossas inconsciéncias coletivas e representacdoes midiaticas.



Essa analise de Sueli Carneiro (2003) pode ser equiparada, por sua vez, as
consideracdes de Angela Davis, em sua obra Mulheres, Raca e Classe (2016),
na qual a autora trata dos atuais resultados sociais das inumeras violéncias in-
fligidas historicamente as mulheres afro-americanas, desde a sua condicao de
escravizacao ateé os dias atuais. Segundo Davis (2016), a exploracao das mulhe-
res afro-americanas se manifestava, desde entao - e ainda se manifesta!l -, de
diversas formas: invariavelmente como dispositivos automaticos do capitalismo
para a garantia dos privilégios e dominios econdmicos dos proprietarios brancos
de terras, titulos, insumos e meios de producao.

Trata-se de algo que se pode verificar quanto a condicao historica das tra-
balhadoras negras, desde o controle de feitores sobre os seus corpos até a atu-

al disposicao organizacional delas nas grandes empresas e corporacoes - cujos
comandos parecem seguir firmemente reservados aos chamados WASPs” (cida-

daos homens, brancos, anglo-saxoes, heterossexuais e protestantes).

Como fémeas, as mulheres escravas estavam inerentemente vulne-
raveis a todas as formas de coacao sexual. Se a mais violenta punicao
dos homens consistia nos castigos e mutilacdes, as mulheres eram
castigadas e mutiladas, tanto quanto violadas. A violacao, de fato, era
uma expressao demonstrada pelo dominio econémico dos donos de
escravos e pelo controle dos capatazes sobre as mulheres negras como
trabalhadoras (DAVIS, 2016, p. 12).

A luta de todas as mulheres negras, por emancipacao as inumeras formas

de desumanizacao as quais lhes foram e lhes seguem sendo infligidas, encontra,
pois, circunstancias historicas comuns: de enfrentamento as mesmas opressoes
estruturais do patriarcado branco e ocidental - nas préprias bases excludentes

de formacao e producao das nossas sociedades.

De fato, as liderancas de movimentos sociais e intelectuais, de expressoes e
coletivos feministas negros no Brasil, possuem motivacoes bastante semelhantes
aguelas de militantes e intelectuais negras norte-americanas - como Patricia Hill
Collins (1948-), Angela Davis (1944-) e bell hooks (1952-) - com as quais intelec-

9 WASP ¢ a sigla ou o termo comumente utilizado para se referir aos individuos da sociedade norte-americana cujos
ancestrais, colonos vindos do norte da Europa, especialmente da Inglaterra, sao desde entao considerados, com muito
poder e influéncia, como os dignitarios das novas terras da América. WASP corresponde, na verdade, a abreviacao de
white Anglo-saxon protestant, que quer precisamente dizer homem branco anglo-saxao e protestante. (Cf. Cambridge
Dictionary) Disponivel em: https://dictionary.cambridge.org/pt/dicionario/ingles/wasp Acesso em: 15 de out. de 2024.



tuais e liderancas negras feministas brasileiras, como Lélia Gonzalez (1935-1994),
Sueli Carneiro (1950-), Luiza Bairros (1953-2016), Nilma Lino Gomes (1961-) e
Matilde Ribeiro (1960-), nao deixaram nunca de dialogar. Todas elas pontuam

em comum que, nas expressoes do feminismo tradicional hegemonico, o racis-

mo permaneceu - ainda que de modo recessivo - sempre presente.

Um exemplo de enfrentamento ao racismo protagonizado por uma mu-
lher negra estadunidense foi o boicote aos 6nibus da cidade de Montgomery,

no estado do Alabama, em 1955. Rosa Parks recusou-se a ceder seu lugar no
Onibus para um homem branco que exigia que ela se retirasse do assento; visto
qgue, por lei, as primeiras fileiras dos dnibus aquela época eram reservadas para
passageiros/as brancos/as. Por esse motivo, ela foi presa e isso gerou enorme
indignacao na populacao negra, que boicotou os onibus da cidade. O fato resul-
tou no fortalecimento da luta contra o racismo nos Estados Unidos e a ativista
ganhou destaque na defesa dos direitos civis dos negros/as norte-americanos/
as (Cf. ARAUJO, 2017. Disponivel em: http://www.palmares.gov.br/?p=47823.
Acesso em: 16 de out. de 2024).

Por certo, a segregacao sofrida por Rosa Parks faz parte de uma mesma ma-
triz de dominacao que intersecciona raca, género e classe. Para Collins (2019),
“o termo matriz de dominacao caracteriza essa organizacao social geral dentro
da qual as opressoes interseccionais se originam, se desenvolvem e estao inse-
ridas. Nos Estados Unidos, essa dominacao se concretizou por meio de escola,
moradia, emprego, politicas governamentais e outras instituicdes sociais que
regulam os padrdes concretos de opressao interseccional com os quais as mu-
lheres negras se deparam” (COLLINS, 2019, p. 368). Em relacao aos enfrenta-
mentos das mulheres negras a essa matriz de dominacao, a autora afirma que

“em algumas dimensoes, o feminismo negro estadunidense se assemelha ao das
mulheres que vivem nas sociedades diasporicas negras ou se originaram delas,

enguanto em outras dimensoes continua a ser distintamente estadunidense”
(COLLINS, 2019, p. 384).

Considerando especificamente o caso do Brasil, a violéncia colonial de raca
e género continua sendo perpetrada - cultural e estruturalmente - de maneira
muito intensa nas atuais dinamicas de nossa sociedade. O fato € que, contraria-
mente ao que aconteceu, por exemplo, nos Estados Unidos, urdiu-se ao longo
da historia brasileira - de forma bastante insidiosa, persistente e perversa - um

mito: a proposito de uma fabricada, de uma mendaz democracia racial - a res-



peito da qual ja tivemos aqui a oportunidade de comentar®®. No entanto, “como
todo mito, o da democracia racial oculta algo para além daquilo que mostra e,
numa primeira aproximacao, constatamos que exerce a sua violéncia simbadlica

de maneira especial sobre a mulher negra” (GONZALEZ, 1984, p. 228).

E a partir da perspectiva critica de desconstrucdo desse mito da igualdade
ou da democracia racial no Brasil, que Lélia Gonzalez (1984) reflete, pois, a res-
peito da formatacao historica da exploracao dos corpos femininos negros - tanto
na perspectiva da sexualidade como do trabalho -: desmistificando, desroman-

tizando todos os estereotipos, imantados pela perversidade de diversos (pre)
conceitos; os quais persistem em rotular as mulheres negras e as suas represen-
tacdes como mulatas, domeésticas, dancarinas, mdes pretas, marias, guerreiras,
amas, forno-e-fogado, feiticeiras, moreninhas, malucas, gostosas, meninas, putas,
neguinhas.

A autora se reporta especificamente a construcao do esteredtipo da mula-
ta como deusa do samba nos carnavais brasileiros; cuja beleza e sensualidade
aludem a sua falsa valorizacao: em cotacao fetichista de seu corpo como mero
artigo sexual ou como convencional instrumento de trabalho. Sob esse aspecto,
a farsa da democracia racial, a (des)respeito dos corpos e da presenca das mu-
lheres negras, torna-se ainda mais evidente: quando se constata que a deslum-

brante mulata, que é aquela aclamada passista, destaque, rainha do samba, ma-
drinha da bateria e do carnaval, que arranca com o seu corpo cobicosos olhares
e aplausos, é aquela mesma que, a partir da quarta-feira de cinzas, torna a ser
alcunhada como domeéstica, empregadinha, nequinha, servical, biscate, faxinei-
ra... “a mulher negra torna a ser vista naturalmente como cozinheira, faxineira,
servente, trocadora de 6nibus ou prostituta” (GONZALEZ, 1984, p. 226).

10 Apesar de compartilharem da incontestavel perversidade do racismo, Brasil e Estados Unidos tiveram (e tém) expe-
riéncias diferentes de enfrentamento aos preconceitos, violéncias e discriminacdes racistas, advindos como resultado
historico do trafico transatlantico, da escravizacao e da exploracao de corpos africanos. Enquanto nos Estados Unidos,
motivados pela intensa segregacao social, os/as negros/as norte-americanos/as avancaram mais- tanto nas conquistas
sociais, quanto na luta pela efetivacao de direitos, no Brasil essa luta sempre foi burlada com o apanagio ideologico do
mito da democracia racial. De acordo com Daniela Gomes (2015), “tanto o Brasil quanto os EUA tém um passado histo-
rico de escravidao, opressao, patriarcalismo e racismo e isso faz com que nos tenhamos muitos pontos em comum; as
narrativas de periodo colonial nos dois paises ndo sao muito diferentes (...) Mas nao podemos negar as particularidades
do contexto historico, em especial aguele que se da depois da escravidao, onde nos EUA os afro-americanos passaram
a ser identificados como negros, independentemente da cor de sua pele, pelo processo de segregacao. Esses fatores
se tornam determinantes na formacao da identidade negra e no fortalecimento da comunidade negra norte-america-
na e sao fatores que nao ocorreram oficialmente no Brasil, onde tudo se confundiu e miscigenou.” (Cf. GOMES, 2015).
(Disponivel em: https://www.geledes.org.br/as-nuances-do-racismo-no-brasil-e-nos-estados-unidos/?gclid=EAlalQob-
ChMIpYL1IIX-6QIVAW2RCh1l4QO04EAAYASAAEgLjgvD BwE. Acesso em: 16 de out. de 2024).



Em relacao a exploracao da forca de trabalho, a desumanizacao subjetiva
e a reducao funcional dos corpos das mulheres negras a subalternidade, Giane
Almeida (2009, p. 172) igualmente afirma que “seguem sendo as atividades mais

subalternas, no esquema geral do mercado de trabalho, as que se destinam as
mulheres negras, que sao vistas como herdeiras das estratégias de sobrevivén-
cia subsidiadas pelo trabalho durante o periodo escravista”. Para essa autora,

em funcao de atender a atual logica capitalista, a exploracao do trabalho das

mulheres negras segue incorporando, reeditando a mesma ideia colonial, pa-
triarcal e escravista de que - ao contrario de como € com as brancas - as negras
tudo aguentam e de que, com elas, tudo é permitido: em matéria de exploracao
e abuso de sua forca de trabalho, seu corpo e sua sexualidade, lhes seguindo
autorizada a inflicao das mais vis humilhacdes e subserviéncias.

De inicio, pode-se refletir que a historia do trabalho e dos trabalhado-
res, no Brasil, ja se inicia dividindo, nao s6 na atividade laborativa, a
condicao de ser mulher branca e a de ser mulher negra; resquicio de
uma sociedade que se constituiu a partir de uma determinada categoria
de trabalho: o escravismo. Longe de querer comparar o sistema escra-
vista brasileiro a qualquer forma de organizacao trabalhista, o que se
deve é assinalar o aspecto seminal que o Brasil abrigou quanto a essas
relacoes baseadas na exploracao das mulheres negras. Alias, o contra-
rio nao poderia ocorrer, em se tratando de um contexto de expansao
capitalista, como o vivido pelo Brasil a partir do séc. XVI, qguando aqui
aportou o primeiro africano. E, certamente, a primeira africana (AL-
MEIDA, 2009, p. 170).

Ainda sobre a fortaleza do corpo negro, especificamente no tocante a rea-
lidade historica de exploracao das mulheres negras, Carneiro (2011) instiga-nos
a reflexao sobre os mitos da fragilidade feminina - ordinariamente invocados

para justificar a necessidade de tutelas patriarcais e/ou protecoes paternalis-
tas sobre as mulheres. Isso se baseia no fato de que, por suposicao, o género

feminino, em geral, sempre foi visto - tanto sob o aspecto da natureza quanto
do das instituicdes - como moralmente indbil e/ou relativamente incapaz, as-
sim que comparado ou dimensionado no mundo das prioridades, imposicoes
e privilégios masculinos. Obviamente, no entanto, essa nunca foi uma realida-
de no que diz respeito as mulheres negras; pois que estas jamais foram vistas,
consideradas nem tratadas, fisica ou laboralmente, como mais frageis, ou ainda

como mais incapazes do que os seus pares, 0s homens negros, para a realizacao
de quaisquer atividades.



De acordo com essa mesma tradicao, que atribuia docura, fragilidade e
dependéncia a condicao das mulheres brancas, as negras deveriam/devem ser
vistas como mulheres que sao naturalmente capazes de suportar - além de to-
dos os tipos de abuso, sobretudo de ordem sexual - as duras e multiplicadas
jornadas de trabalho: nas lavouras, no servico doméstico, nas fabricas ou em

guaisquer outros tipos de trabalhos e atividades bracais.

Do que se segue a essa invectiva constatacao - de que as mulheres negras e
0S seus corpos estariam naturalmente talhados e disponiveis aos soezes apetites
ou como insumo de realizacao do bruto trabalho prestado aos seus senhores - é

gue se questiona: que sentido haveria, entao, para elas - as mulheres negras - o
convite das feministas brancas para ganharem as ruas, a liberdade e irem tra-
balhar fora de casa? Ou ainda, para abjurarem o cortejo dos homens sobre 0s
seus corpos? Ou pior, para romperem com o0 mito de esposas e rainhas do lar?
A esse respeito, Sueli Carneiro (2003) nos traz a seguinte reflexao:

As mulheres negras tiveram uma experiéncia historica totalmente di-
ferenciada, sobre a qual o discurso classico de opressao da mulher nao
tem tido o devido reconhecimento, assim como nao tem dado conta
da diferenca qualitativa que o efeito dessa opressao teve e ainda tem
na identidade feminina das mulheres negras (CARNEIRO, 2003, p. 01).

Desse modo, considerando entao a necessidade de afirmacao e fortale-
cimento dos Movimentos Feministas Negros, € que Sueli Carneiro - neste seu
artigo intitulado Enegrecer o Feminismo (2003) - assinala que a compreensao
das experiéncias historicas, vivenciadas ancestralmente na resisténcia e na luta

de todas as mulheres negras e latino-americanas, torna-se imprescindivel para

a producao das atuais acoes de conscientizacao, organizacao e engajamento
politico contra as injusticas e desigualdades estruturais de raca e género.

Trata-se de algo que ja se tem verificado ao longo dos ultimos anos e que
tem interferido, até aqui, qualitativamente na autodeterminacao e emancipa-
cao das proprias identidades femininas negras. Até os dias de hoje, no entanto,
o reconhecimento dessas identidades ainda se encontra longe de ser algo sufi-
cientemente posto a garantia total de direitos ou a conquistas sociais definitivas
das mulheres negras no Brasil.



Nao noutro sentido, em busca da compreensao acerca das bases ou dos
aspectos de formacao da identidade das mulheres afro-brasileiras, e de seus

efeitos de divisao, reducao e controle social, € que nos reportamos também a
discussao de Gonzalez (1984), em relacao aos estereotipos de subalternidade
impregnados na designacao de mulata “a todas as negras nascidas no Brasil,
com variados tons de pele” (GONZALEZ, 1984, p.226).

Com efeito, para Gonzalez (1984), na aceitacao tacita e comum (laboral
e sensual) das representacoes da mulata incidem, simultaneamente, diversos
dispositivos de opressao colonial de raca e género: os quais reduzem a identi-

dade de todas as mulheres negras - independentemente de seus tons de pele
- a condicao de meros, licenciosos e disponiveis corpos femininos, de mulheres
negras proximas e a disposicdo para quaisquer servicos ou favores em manu-
tencao dos privilégios dos homens brancos.

Quando se diz que o portugués inventou a mulata, isso nos remete
exatamente ao fato de ele ter instituido a raca negra como objeto; e
mulata é crioula, ou seja, negra nascida no Brasil, nao importando as
construcoes baseadas nos diferentes tons de pele. Isso ai tem mais a

ver com as explicacdes do saber constituido do que com o conheci-
mento (GONZALEZ, 1984, p. 240).

Em relacao as representacoes racistas de identidades em torno da mes-
ticagem, da crioulizacdo ou dos indices de negrura da populacao brasileira (tal
como nessa discussao levada a efeito por Gonzalez (1984), a propdsito do hi-

pocoristico de mulata a todas as negras brasileiras) e, conseguintemente, da
construcao do ideal de seu brangueamento, o Professor Kabengele Munanga
(2008) nos remete a verificacao de uma zona vaga e flutuante: na qual a cons-
cientizacao acerca das identidades coletivas afro-referenciadas, tanto de homens

guanto de mulheres, torna-se extremamente prejudicada. Isso se da justamen-
te em decorréncia de cisoes e/ou de divisionismos internos, tal como dindmica
conflituosa de exclusao e alienacao branca dentro das proprias representacoes

de identidades e coletivos afro-brasileiros.

A maior parte das populacoes afro-brasileiras vive hoje nessa zona vaga
e flutuante. O sonho de realizar um dia o passing que neles habita en-
fraquece o sentimento de solidariedade com os negros indisfarcaveis.
Estes, por sua vez, interiorizaram os preconceitos negativos contra eles



forjados e projetam sua salvacao na assimilacao dos valores culturais
do mundo branco dominante. Dai a alienacao que dificulta a formacao
do sentimento de solidariedade necessario em qualquer processo de
identificacao e de identidade coletivas. Tanto os mulatos quanto os
chamados negros ‘puros’ cairam na armadilha de um branqueamento,
ao qual ndo terao todos acesso, abrindo mao da formacao de sua iden-
tidade de ‘excluidos’ (MUNANGA, 2008, p. 84-85, grifos do original).

O branqueamento, de fato, instituido entre nés como politica de estado
e investimento social das elites econOmica e intelectual, é, decerto, o maior
indice oficial do racismo anti-negros/as em nossa histéria: uma vez que foi por
forca desse investimento que se pospuseram a construcao da identidade nacio-
nal brasileira as levas tardias de imigrantes europeus, trazidos sobretudo para
o sul e o sudeste do pais, notadamente entre o fim do século XIX e o inicio do
seéculo XX.

Nada, portanto, do que aconteceu e do que acontece - no que toca a es-
poliacdo e a humilhacao histéricas da populacao negra - se deu/se da por aca-
so no Brasil. Tudo foi e segue muito bem pensado e articulado como plano de
exterminio e/ou de eugenia dos/as ex-escravizados/as. Com efeito, esse ideal

de brangueamento - como politica oficial racista do estado, como investimento
ideologico da elite e intelectualidade brasileiras - obteve, no curso de todo o

seéculo XX, o resultado da negacao retorica acerca da existéncia ou remanes-
céncia de pessoas e inteiras comunidades negras em praticamente todo o ter-
ritorio nacional.

O apagamento identitario dos/as remanescentes de comunidades tradicio-
nais negras e quilombolas, a invisibilizacao generalizada de tudo o que remetes-
se as negritudes e as africanidades em nossa cultura e em nossa sociedade se
verificam, historicamente, como indiciacao ao sucesso do ideal projetado: desde

a expectacao em torno da miscigenacao até o desejavel e peremptorio bran-
gueamento racial da populacao nos estertores do século passado. Para Cunha
Jr. (2005, p.254), do que se segue a esse sucesso - senao cientifico, certamente
ideologico - da miscigenacao, do brangueamento e da democracia racial no Bra-
sil, “as ideias culturais que entao sustentamos sobre mesticagem, hibridacao ou
sincretismo nos conduzem a conclusao do desaparecimento desejavel do afro”.

Sendo a historia oficial tramada a partir dos padroes, interesses e valo-
res brancos eurocéntricos, a associacao natural dos/as negro/as aos processos



de escravizacao e a necessidade de, depois disso, amorend-los/as, até que, por
fim, se pudesse embranquecé-los/as é provavelmente o maior engodo de nossa

consciéncia historica - ou da falta dela - como povo e nacao.

Diante disso, ainda conforme Cunha Jr. (2005, p. 254), “as ideologias da
cultura brasileira tendem sempre a colocar os africanos no campo do exotico,
do precario ou do incompleto”. O que se desdobra dessa constatacao € a ne-
cessidade de descolonizacdao urgente do pensamento e da consciéncia dos/as
brasileiros/as, sobretudo dos/as afro-brasileiros/as: a propdsito das (sub)repre-
sentacoes e das (in)compreensodes historicas de si mesmos/as - como sujeitos/
as e agentes politicos/as imantados/as funcionalmente, até aqui, em estruturas
raciais as quais os/as tém impedido de exercer plenamente a sua cidadania, au-
todeterminacao e liberdade.

Para tanto, o ponto de partida € o reconhecimento, por meio da educa-
cao, dos valores culturais, dos saberes ancestrais e das identidades étnico-raciais

numa perspectiva de diversidade e multirreferencialidade historicas. Para esta
perspectiva, Walter Mignolo (2008, p.288) propdoe a chamada “desobediéncia
epistémica”, ou seja: a desvinculacao epistemologica e pratica dos fundamentos
de nossa realidade de todos os atavismos ocidentais do sistema-mundo-mo-

derno; cujas raizes de producao e manutencao historica sao a colonialidade e o
patriarcado.

Conseguintemente a isso, ha ainda de se dar, conforme o mesmo autor
(2008, p.288), a decisao politica por uma educacao antirracista e decolonial,
no impulso a producao historica de uma nova realidade: de materializacao da
emancipacao e da liberdade dos/as excluidos/as e de suas formas de pensar e
verem-se a si mesmos/as. Sem isso, “permaneceremos no dominio da oposicao
interna aos conceitos modernos e eurocentrados, enraizados nas categorias de
conceitos gregos e latinos e nas experiéncias de subjetividades formadas dessas
bases, tanto teoldgicas quanto seculares” (MIGNOLO, 2008, p. 288).

Ja para Grada Kilomba (2016), a este mesmo respeito, sem desobediéncia
educacional nao havera contraposicao ao racismo, a colonialidade e a opressao
de género. Nao havendo contraposicao a colonialidade e ao patriarcado branco,
nao havera igualmente contraposicao as multiplas relacdes desiguais e discri-
minatorias - derivadas das dicotomias gerais dos paradigmas modernos euro-
peus: humano x ndo humano/a; quem é sujeito do conhecimento x quem dele



é objeto;, quem merece ser ouvido/considerado x quem deve ser silenciada/o,
exilado/a ou preso/a; quem merece viver x corpos e vidas que sGo mataveis. As
vidas mataveis sao, portanto, aquelas que nao precisam de educacao, tampou-
co receber quaisquer investimentos além do indispensavel a sua manutencao
como forca de trabalho (Cf. KILOMBA, 2016, p. 10-11).

Consideracoes finais

Como se V€, a transicao do pensamento eurocéntrico para o pensamen-
to decolonial implica um grande desafio com relacao a superacao do racismo
e também do sexismo. Um desafio, sobretudo, educacional: a ser, por conse-
guinte, enfrentado pelos sistemas e instituicoes de ensino. Um desafio que nao

pode ser encarado de maneira suave, conciliatoria, sequer ser proposto como
uma pratica ou experiéncia piloto. Trata-se de uma ruptura sistémica, de uma
postura de desobediéncia paradigmatica, de uma revolucao educacional sem
mais volta - que, como tal, demanda ousadia e coragem totais: visto que o0s
modelos da educacao vigente nao podem mais seguir com as suas atuais bases
tedrico-metodologicas e de curriculos pautadas ainda no acumulo burgués de
conhecimentos ocidentais, tampouco conformes as praticas instrumentais de
discriminacao técnica e tributarismo a exploracao colonial da vida.

No conflituoso enfrentamento dessas questoes, no confronto desse desafio
decolonial, antirracista, anti-patriarcal e anticapitalista para a educacao, Gomes
(2012) aponta para o concerto de todos os elementos envolvidos: instituicoes,
educadores/as, comunidades, bases curriculares e formacao docente:

(...) a descolonizacao do curriculo implica conflito, confronto, nego-
ciacoes e produz algo novo. Ela se insere em outros processos de des-
colonizacao maiores e mais profundos, ou seja, do poder e do saber.
Estamos diante de confrontos entre distintas experiéncias historicas,
econOmicas e visoes de mundo. Nesse processo, a superacao da pers-
pectiva eurocéntrica de conhecimento e do mundo torna-se um desafio

para a escola, os educadores e as educadoras, o curriculo e a formacao
docente (GOMES, 2012, p. 107).

Nesse concerto de verdadeira superacao historica, destaca-se a figura da/o
educador/a: como intermediadora de todas as relacoes e gerente de todos os
conflitos. Em decorréncia disso, o foco na formacao docente, com base em di-



retrizes e praticas de curriculo - as quais ora |lhe ensejem (ao/a professor/a) a
desconstrucao hierarquica e a reconstrucao heterarquica de conceitos e sabe-
res - € pressuposto fundamental para a promocao da emancipacao decolonial,
antirracista e antissexista por meio da educacao.

Imbuido desse espirito, o Conselho Nacional de Educacao - CNE (2004,
p.02) obtempera que os/as professores/as todos/as sejam “capazes de conduzir
a reeducacao das relacoes entre diferentes grupos étnico-raciais, ou seja, entre
descendentes de africanos, de europeus, de asiaticos e povos indigenas”. Acres-
centamos aqui a necessidade da superacao disso para além dos meros enuncia-
dos legais, da consistente e continua formacao docente para lidar igualmente
com as questoes que interseccionem, de modo diverso e multirreferencial, as
implicacdes e as desigualdades de género, raca e classe social, conforme expos-
to agui em nossa discussao teorica exemplificada na luta historica das mulheres

negras por vida, liberdade, direitos e garantias sociais.

Nao noutro sentido, Gomes (1996) assinala que, saber lidar com as diferen-
cas de personalidade, identidade, raca e cultura, género e sexualidade, € uma

prerrogativa fundamental do/a ser, do/a profissional que educa:

A habilidade e a compreensao no trato com as diferencas de persona-
lidade, identidade, género, raca e cultura correspondem a composicao
do ser educador, que é o profissional da formacao humana, da socia-
lizacao e constituicao do saber. O trato nao segregador e educativo da
identidade e da cultura negra € uma competéncia politico-pedagogica
a ser exigida de todo educador e, sem duvida, de toda instituicao edu-
cativa (GOMES, 1996. p. 81).

Compreendemos, enfim, que a educacao antirracista e antissexista -
como articuladora do processo de conscientizacao e construcao de identidades
positivas -, em torno da materializacao da igualdade e justica social de pesso-
as e grupos historicamente excluidos, tem de ser pensada por intermédio de
propostas curriculares e politicas didatico-pedagogicas audazes e especificas: a
serem consistentemente adotadas em nossas instituicoes de ensino, em todos
os hiveis e modalidades educacionais, para a promocao da cultura de espacos

democraticos de formacao cidada e de afirmacao da igualdade étnico-racial e

de género.



Referencias

ABREU, Rodrigo Bueno de. A Marcha Contra a Farsa da Abolicao na
Transicdao Democratica (1988), 2014. Disponivel em: http://www.
encontro2014.rj.anpuh.org/resources/anais/28/1393170298 ARQUIVO
AMarchaContraaFarsadaAbolicaonaTransicaoDemocratica.pdf. Acesso em: 10
de out. de 2020.

ALMEIDA. Giane Elisa Sales de. Entre Palavras e Siléncios: Memodrias da Educacgao
de Mulheres Negras em Juiz de Fora - 1950/1970. Niterdi, 2009, Dissertacao
de mestrado. Disponivel em: Acessada em 10 de outubro de 2024.

AMNB - Articulacao de Organizacoes de Mulheres Negras. Marcha das Mulheres

Negras. 2015. E-book Disponivel em: https://www.geledes.org.br/wp-content/
uploads/2016/09/E-book-Marcha-das-Mulheres-Negras-comprimido-20.09.16.
pdf Acesso em: 10 de out. de 2024.

ARAUJO, Marcelo Cldudio. Rosa Parks simbolizou luta contra o racismo, 2017.

Disponivel em: http://www.palmares.gov.br/?p=47823. Acesso em: 12 de out.
de 2020.

BAIRROS, Luiza. Nossos Feminismos Revisitados, v. 3, n. 2 (1995) Disponivel
em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/16462/15034 Acesso
em: 25 de mai. de 2019.

BRAGA, Walisson. A Voz da Raca — A voz da populacao negra excluida pos-
abolicdao. 2019. Disponivel em: http://www.palmares.gov.br/?p=53622 Acesso
em: 10 de out. de 2024.

BRASIL, Republica Federativa do. Lein2 12.987, de 2 de junho de 2014. Disponivel
em: http://www.planalto.gov.br/CCIVIL 03/ Ato2011-2014/2014/Lei/L12987.
htm. Acesso em: 14 de out. de 2024.

. Constituicao da Republica Federativa do Brasil de 1988. Disponivel em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil 03/constituicao/constituicaocompilado.htm
Acesso em: 14 de out. de 2024.

. Diretrizes curriculares nacionais para a educacao das relacoes étnico-
raciais e para o ensino de Historia e Cultura Afro-brasileira e Africana. Brasilia:
MEC/INEP, 2004.




CAMBRIDGE DICTIONARY. Disponivel em: https://dictionary.cambridge.org/pt/
dicionario/ingles/wasp Acesso em: 11 de jun. de 2020.

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento. Estudos Avangados (49), 2003.
Disponivel em: http://www.scielo.br/pdf/ea/v17n49/18400.pdf. Acesso em: 14
de out. de 2024.

. Enegrecer o feminismo: a situacao da mulher negra na América Latina a
partir de uma perspectiva de género. Racismos contemporaneos. Rio de Janeiro:
Takano Editora, v. 49, 2003.

. A Batalha de Durban. Sao Paulo: Geledés/Instituto da Mulher Negra,
2002. Disponivel em: https://www.scielo.br/pdf/ref/v10n1/11639.pdf. Acesso
em: 14 de out. de 2024.

CESE - Coordenadoria Ecuménica de Servicos. Encontro Nacional de Mulheres
Negras Registra Momento Histdrico Apds 30 Anos. Disponivel em: https://www.
cese.org.br/encontro-nacional-de-mulheres-negras-registra-momento-historico-
apos-30-anos/. Acesso em: 14 de out. de 2024.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento Feminista Negro. Traducao Jamille Pinheiro
Dias. - 1ed. - Sao Paulo: Boitempo, 2019.

CUNHA R, Henrigue. NOs afrodescendentes: historia africana e afrodescendente
na cultura brasileira. In ROMAO, Jeruse (Org). Histéria da Educacdo do Negro e
outras histdrias. Brasilia: SECADI/ MEC, 2005. p. 249-273.

DAVIS, Angela. Mulheres, Raca e Classe. Traducao Heci Regina Candiani. - 1. ed.
- Sao Paulo: Boitempo, 2016.

DE SOUSA SANTOS, Boaventura; PAULA, Meneses Maria. Epistemologias do sul.
Cortez Editora: Sao Paulo, 2014.

DOMINGUES, Petronio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos
historicos. Tempo, v. 12, n. 23, 2007. Disponivel em: http://www.scielo.br/pdf/
tem/v12n23/v12n23a07. Acesso em: 14 de out. de 2024.

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construidos nas
lutas por emancipacao. Petropolis, RJ: Vozes, 2017.

. Relacdes étnico-raciais, educacao e descolonizacao dos curriculos.
Curriculo sem Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, Jan/Abr 2012.




. Educacao, Raca e Género: Relacdes Imersas na Alteridade. Cadernos
Pagu (6-7) 1996: p.67-82.

. Alguns Termos e Conceitos Presentes no Debate sobre
Relagcoes Raciais no Brasil: uma Breve Discussao. Disponivel em: http://
www.scielo.br/scielo.php?script=sci_nlinks&ref=000355&pid=S2175-
6236201300040000800011&Ing=pt. Acesso em: 17 de mai. de 2019.

GOMES, Daniela. As nuances do racismo no Brasil e nos Estados Unidos. Entrevista
a Revista Forum em 01 de agosto de 2015. Disponivel em: https://www.geledes.
org.br/as-nuances-do-racismo-no-brasil-e-nos-estados-unidos/?gclid=EAlalQo
bChMIpYL1lIX-6QIVAW2RCh1l4QO4EAAYASAAEgLjgvD BWE Acesso em: 14 de
out. de 2024.

GONCALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Goncalves e. Movimento
Negro e educacao. Revista Brasileira de Educacao, n? 15 - Set/Out/Nov/Dez/2000.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Revista Ciéncias
Sociais Hoje, Anpocs, 1984, p. 223-244.

HEMEROTECA DIGITAL BRASILEIRA. A Voz da Raca. Sao Paulo, 1933 a 1937.
Disponivel em: http://bndigital.bn.br/acervo-digital/voz-raca/845027. Acesso
em: 24 de abr. de 2024.

HOFBAUER, Andreas. Branqueamento e democracia racial: sobre as entranhas do
racismo no Brasil, 2011. Disponivel em: https://andreashofbauer.files.wordpress.
com/2011/08/branqueamento-e-democracia-racial_finalc3adssima_2011.pdf.
Acesso em: 14 de out. de 2024.

HOOKS, Bell. Mulheres negras: Moldando a teoria feminista. Revista Brasileira
de Ciéncia Politica, n216. Brasilia, janeiro - abril de 2015, pp. 193-210. DOI:
Disponivel em: http://dx.doi.org/10.1590/0103-335220151608. Acesso em: 14
de out. de 2024.

. Ensinando a transgredir: A educacao como pratica de liberdade. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2013.

JORNALAVOZ DA RACA, 1937. Disponivel em: http://memoria.bn.br/pdf/845027/
0er845027 1937 00070.pdf - Acesso em: 10 de jun. de 2024.




KILOMBA, Grada. Descolonizando o conhecimento: uma palestra-performance
de Grada Kilomba. 2016. Disponivel em:< http://www. goethe. de/mmo/
priv/15259710-STANDARD. pdf>. Acesso em: 14 de out. de 2024.

LEITE, Carlos Roberto Saraiva da Costa. A Frente Negra Brasileira, 2017. Disponivel
em: https://www.geledes.org.br/frente-negra-brasileira-2/. Acesso em: 14 de
out. de 2020.

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas,
Floriandpolis, 22(3): 320, setembro-dezembro/2014.

MIGNOLO, Walter D. Desobediéncia epistémica: a opcao descolonial e o significado
de identidade em politica. Traduzido por Angela Lopes Norte. Cadernos de Letras
da UFF, n.34, pp. 287-324, 2008.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mesticagem no Brasil: identidade nacional
versus identidade negra. Belo Horizonte, Auténtica, 2008.

. Origens africanas do Brasil contemporaneo: Historias, linguas, culturas

e civilizacoes. Sao Paulo: Global, 2009.

MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino. Para entender o negro no Brasil
de hoje: Histdria, realidades, problemas e caminhos. Sao Paulo: Global: Acao
Educativa Assessoria, Pesquisa e Informacao, 2004.

PORTAL GELEDES. Tereza de Benguela, uma heroina negra, 2014. Disponivel em:
https://www.geledes.org.br/tereza-de-benguela-uma-heroina-negra/. Acesso
em: 14 de out. de 2024.

RIBEIRO, Matilde. Politicas de Promoc¢ao da Igualdade Racial no Brasil (1986-
2010). Rio de Janeiro: Garamond universitaria, 2014.

SILVA, Petronilha Beatriz Goncalves; SILVERIO, Valter Roberto. Educagdo e Ac¢des
Afirmativas: Entre a Justica simbdlica e a injustica econémica. Brasilia: Instituto
Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anisio Teixeira, 2003. 270 p.

SILVA, Petronilha Beatriz Goncalves; SILVERIO, Valter Roberto; BARBOSA, Lucia
Maria de Assuncao. De Preto a Afro-Descendente - Trajetos de Pesquisa sobre

Negro, Cultura Negra e Rela¢des Etnicos Raciais no Brasil. 12 ed. S3o Carlos:
EDUFSCar, 2010. v. 1. 345 p.



SILVA, Petronilha Beatriz Goncalves. Pesquisa e luta por reconhecimento e
cidadania. In: ABRAMOWICZ, Anete; SILVERIO, Valter Roberto (Org.). Afirmando

diferencas: Montando o quebra-cabeca da diversidade na escola. 1ed. Campinas:
Papirus, 2005, v. 1, p. 27-53.

. Da Lei n2 11.645/2008 e da UNILAB: opinides de alguém de fora da
UNILAB convidada a opinar. In: MALOMALO, Bas’llele; PEREIRA, Francisco Vitor
Macédo; RAMOS, Jeanette Filomeno Pouchain. Ca e Acol3a, pesquisa e pratica

no ensino de Historia e Cultura Africana e Afro-Brasileira. 12 ed. Fortaleza:
EJUECE, 2016.




