
  •  72

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

A trajetória de luta das mulheres  
negras no Brasil e na América Latina  
e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial 
e de gênero

Francisco Vitor Macedo Pereira1

Resumo: Este escrito busca contextualizar historicamente e dialogar sobre 
as singularidades da luta das mulheres negras, centrada no reconhecimento, 
afirmação e valorização de suas identidades, na busca por igualdade e justiça 
contra os legados do patriarcado e escravização no Brasil e na América Latina. 
Destaca-se a exortação de suas pautas dentro do Movimento Negro como base 
crítica para uma educação antirracista e antissexista. Autoras fundamentais, 
como Lélia Gonzalez (1935-1994), Sueli Carneiro (1950-), Matilde Ribeiro (1960-
), Luiza Bairros (1953-2016), bell hooks (1952-2021), Patricia Hill Collins (1948-), 
Angela Davis (1944-) e María Lugones (1944-2020) guiam este panorama crítico 
e histórico do feminismo negro anti-hegemônico. O objetivo é evidenciar as 
questões que diferenciam esse movimento do feminismo branco hegemônico, 
expondo os eixos interseccionais de opressão (raça, gênero, classe) que moldam 
as lutas e resistências das mulheres negras. A análise enfatiza como essas 
opressões cruzadas compõem a trama específica de suas demandas por direitos 
e reconhecimento.

Palavras-chave: Intelectuais e ativistas negras, especificidade histórica do 
feminismo negro, educação antirracista e antissexista.

1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Pernambuco. Professor de Filosofia do Instituto de Humanidades da 
Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab).



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  73

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

La trayectoria de lucha de las mujeres negras en Brasil y América Latina y 
algunas notas sobre los desafíos educativos para la igualdad étnico-racial y 
de género

Resumen: Este artículo busca contextualizar históricamente y discutir las 
singularidades de luchas de las mujeres negras, centradas en el reconocimiento, 
afirmación y valorización de sus identidades, en búsqueda de igualdad y justicia 
contra los legados del patriarcado y la esclavitud en Brasil y América Latina. Es 
destacada la exhortación de sus agendas dentro del Movimiento Negro como 
base crítica para la educación antirracista y antisexista. Autoras clave como Lélia 
Gonzalez (1935-1994), Sueli Carneiro (1950-), Matilde Ribeiro (1960-), Luiza 
Bairros (1953-2016), bell hooks (1952-2021), Patricia Hill Collins (1948-), Angela 
Davis (1944-) y María Lugones (1944-2020) guían esta revisión del feminismo 
negro antihegemónico. El objetivo es subrayar las cuestiones que diferencian 
a este movimiento del feminismo blanco hegemónico, exponiendo los ejes 
interseccionales de opresión (raza, género, clase) que configuran las luchas y 
resistencia de las mujeres negras. El análisis enfatiza cómo dichas opresiones 
interseccionales configuran la estructura específica de sus demandas de derechos 
y reconocimiento.

Palabras clave: intelectuales y activistas negras, especificidad histórica del 
feminismo negro, educación antirracista y antisexista.

1. No Movimento Negro, aí é que são Elas.

No Brasil, grosso modo, a trajetória do feminismo negro tem a sua origem 
no desdobramento dos próprios movimentos e ações dos coletivos sociais ne-
gros. Um marco específico da organização da resistência e luta das mulheres 
negras brasileiras pode, talvez, ser assinalado institucionalmente com a criação 
do Conselho Nacional das Mulheres Negras, no ano de 1950. Antes disso, no 
entanto, o protagonismo das mulheres dentro das diversas expressões e cole-
tivos do movimento negro já vinha ganhando espaço. 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  74

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

A Frente Negra Brasileira – FNB2, por exemplo, destacou-se, de 1931 a 1937, 
como mais um dentre os vários movimentos pós-abolição em que as mulheres 
negras (frentenegrinas), na tentativa de promover a articulação nacional da mi-
litância negra, desempenharam papéis cruciais na assistência social, na educa-
ção e em atividades recreativas, as quais eram frequentemente relegadas a um 
segundo plano pelos homens. 

Para Munanga e Gomes (2004), a Frente Negra Brasileira era um movimen-
to que defendia a educação como forma de preparar a população negra para 
resistir às opressões e desigualdades sociais. 

A Frente Negra, estruturada inicialmente em São Paulo, teve núcleos 
fundados em outros estados, como Rio de Janeiro, Pernambuco, Bahia, 
Rio Grande do Sul, dentre outros. A sua proposta fundamentava-se em 
uma filosofia educacional, acreditando que o negro venceria, à medida 
que conseguisse firmar-se nos diversos níveis da ciência, das artes e da 
literatura. Nesse sentido, os frentenegrinos davam um grande valor à 
educação (MUNANGA; GOMES, 2004, p. 118)

.De fato, a FNB, além de seu cunho político e, depois, partidário, obteve 
o seu maior alcance social justamente no fomento à educação das pessoas ne-
gras: mantendo escola, grupo musical e teatral, time de futebol, departamento 
jurídico, oferecendo também serviço médico e odontológico, ademais de cur-
sos de formação política e de artes e ofícios à população negra em geral. Os/
as frentenegrinos/as, como eram conhecidos/as, foram, nesse mesmo cenário, 
responsáveis também pela publicação do jornal A Voz da Raça3. 

Mais tarde, em 1936, a FNB transformar-se-ia em partido político, justa-
mente com o objetivo de angariar os votos da população negra e de represen-

2	 A Frente Negra Brasileira – FNB foi fundada em 16 de setembro de 1931, na cidade de São Paulo. Dentre os seus 
fundadores encontram-se Abdias Nascimento (1914-2011) - militante negro, dramaturgo, ator e ex-senador da Repúbli-
ca - e Francisco Lucrécio (1909 - 2001) - ativista do Movimento Negro, cirurgião-dentista e funcionário público. Em 1936, 
a Frente Negra Brasileira transformou-se em partido político, almejando participar de futuras eleições, a fim de arregi-
mentar votos da população de cor. Manteve-se na ativa até 10 de novembro de 1937, quando por ocasião do Golpe do 
Estado Novo, de Getúlio Vargas, foi fechada juntamente com outros partidos políticos. (Cf. https://www.geledes.org.br/
frente-negra-brasileira-2/ - Acesso em: 10 de nov. de 2023).

3	 A Voz da Raça foi um jornal criado pela Frente Negra Brasileira – FNB, que circulou entre os anos de 1936 e 1937 
e contou com 70 edições (cf. BRAGA, 2019, p. 01). Disponível em: http://www.palmares.gov.br/?p=53622 Acesso em: 
10 de jun. de 2024). As cópias dessas edições estão disponíveis na Hemeroteca Digital Brasileira, da Biblioteca Nacional 
Digital, no endereço eletrônico: http://bndigital.bn.br/acervo-digital/voz-raca/845027. Acesso em: 24 de abr. de 2020. 
Conforme observado na edição nº 70, de novembro de 1937, o jornal criou a chamada “Secção Feminina” (JORNAL A 
VOZ DA RAÇA, 1937, p. 03. Disponível em: http://memoria.bn.br/pdf/845027/per845027_1937_00070.pdf. Acesso em: 
10 de out. de 2024).



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  75

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

tá-la em sua luta por direitos e cidadania. Domingues (2007) destaca que, nesse 
contexto, as mulheres negras já representavam grande força dentro deste e de 
outros movimentos, mesmo que as suas pautas específicas de gênero ainda não 
fossem contempladas nas agendas das organizações.  

Já àquela época, as mulheres negras não tinham importância apenas 
simbólica no movimento negro. Segundo depoimento do antigo ati-
vista Francisco Lucrécio, elas “eram as mais assíduas na luta em favor 
do negro, de forma que na Frente [Negra] a maior parte era de mu-
lheres. Era um contingente muito grande, eram elas que faziam todo o 
movimento acontecer”. Independentemente do exagero de Lucrécio, 
cumpre assinalar que as mulheres assumiam, sim, diversas funções na 
FNB. A Cruzada Feminina, por exemplo, mobilizava as negras para re-
alizar trabalhos assistencialistas. Já outra comissão feminina, as Rosas 
Negras, organizava bailes e festivais artísticos (DOMINGUES, 2007, p. 
106, grifos do original).

A participação das mulheres negras também é inegável no Teatro Experimen-
tal do Negro – TEN4, um movimento criado com o objetivo de abrir oportunida-
des nas artes cênicas para atrizes e atores negras/os, “cujo projeto pedagógico 
destacava a educação como forma de garantir a cidadania para o povo negro, 
tendo a arte e o teatro como instrumentos de expressão cultural e política” (MU-
NANGA; GOMES, 2004, p. 108). Com esse propósito, o TEN desempenhou um 
importante papel social em meio às comunidades negras, primeiramente através 
da alfabetização de seus/suas participantes - que geralmente eram operários/
as, empregadas domésticas ou pessoas moradoras de comunidades urbanas e 
sem profissão definida - engajando negros e negras no reconhecimento cultural 
de sua afro-brasilidade e na luta política por cidadania plena, contra o racismo.  

O TEN não era só um grupo de atores e atrizes que queriam representar, 
mas uma frente de luta, um polo de cultura que tinha como objetivo 
a libertação cultural do povo negro. Ele queria dar uma leitura a partir 
do olhar do próprio negro e da herança africana à cultura produzida 
pelo negro no Brasil, distanciando-se da forma ocidental de entender 
e ver a cultura negra (MUNANGA; GOMES, 2004, p. 121-122).

4 O Teatro Experimental Negro - TEN foi fundado em 1944, na cidade do Rio de Janeiro, por Abdias Nascimento. O TEN 
congregou talentosas/os atrizes e atores negras/os, que ficaram conhecidos/as nacional e internacionalmente, como, 
por exemplo, Ruth de Souza (1921 - 2019) e Grande Otelo (1915 - 1993), que se destacaram em memoráveis montagens 
e atuações, tais como: A deusa vencida (1965), Negro de corpo e alma - Black in body and soul, Mostra do Redescobri-
mento (2000), Futebol e família (1939), Laranja da China (1940) e Moleque Tião (1943) (cf. MUNANGA; GOMES, 2004).



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  76

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

A despeito do que se vê, mesmo que o Movimento Negro contasse, desde 
sempre, com a participação ativa das mulheres negras, faltava às organizações 
um efetivo espaço de discussão e luta para as suas específicas pautas de combate 
às desigualdades e opressões de gênero. Dessa forma, as demandas relativas às 
questões negras femininas, assim como o enfrentamento das demais adversida-
des que se interseccionam na supressão e exploração dos corpos e subjetivida-
des das mulheres negras, não eram diretamente priorizados em quaisquer dos 
coletivos do movimento, permanecendo até então praticamente invisibilizados. 
Munanga e Gomes (2004) dão conta de que prevalecia, até ali, uma ausência 
de compreensão e sensibilidade quanto às especificidades da história de lutas 
e resistência das mulheres negras.

A compreensão e a sensibilidade para com a história específica das mu-
lheres negras nem sempre ocuparam a atenção do movimento negro, 
de um modo geral, nem do movimento feminista. Isso levou as mulheres 
negras a questionarem a ausência da discussão de gênero, articulada com 
a questão racial, dentro do movimento feminista e do movimento negro, 
e a iniciarem uma luta específica. É assim que começa a se organizar o 
movimento de mulheres negras que, hoje, conta com vários tipos de 
entidades, em diferentes lugares do Brasil, com tendências, concepções 
políticas e atuações variadas (MUNANGA; GOMES, 2004, p. 133).

Matilde Ribeiro (2014) é quem nos ajuda a melhor compreender os capítu-
los da específica e progressiva organização das mulheres negras, em suas lutas 
por liberdade e justiça social, no seio do próprio Movimento Negro. Segundo a 
autora, o Movimento Negro brasileiro constitui-se historicamente em três mo-
mentos ou vertentes de luta antirracista, a saber: a luta pela liberdade, no pe-
ríodo da escravização; a luta pela cidadania, no período pós-abolição; e a luta 
pela condição de sujeitos políticos, na contemporaneidade. 

Considerando a primeira vertente, de luta pela liberdade no período da es-
cravização, a autora, que também foi ministra-chefe da Secretaria Especial de 
Políticas de Promoção da Igualdade Racial no primeiro governo do Presidente 
Lula (2003-2008), enfatiza que, a fim de se compreender a produção histórica das 
atuais condições de injustiça e desigualdade social contra as mulheres negras em 
nosso país, “se faz importante destacar o que viveram as mulheres escravizadas, 
que enfrentavam em particular os aspectos patriarcais e sexistas, a considerar o 
necessário e cotidiano repúdio à exploração sexual” (RIBEIRO, 2014, p. 100). 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  77

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Matilde Ribeiro (2014) nos chama, portanto, a atenção para o fato de que 
é na raiz histórica da escravização que as mulheres negras foram e ainda têm 
sido reduzidas entre nós à cultura do estupro e mercantilização de seus cor-
pos, sendo “vítimas de múltiplas formas de exploração que incidiram no plano 
da produção e da reprodução da vida doméstica, especificamente por meio de 
estupros cotidianamente cometidos nas casas-grandes e senzalas” (RIBEIRO, 
2014, p. 100).  

No que concerne à segunda vertente, de luta por cidadania no período pós-
-abolição, a autora destaca que o protagonismo das mulheres negras colaborou 
decisivamente para a construção das pautas do movimento contra o racismo, 
através de mobilizações culturais, educacionais e políticas, as quais foram to-
madas a peito por elas: notadamente em suas ações na Frente Negra Brasileira 
- FNB e no Teatro Experimental do Negro - TEN, conforme já foi indicado an-
teriormente. Foi justamente nessa época, que a necessidade de se questionar 
as especificidades de desigualdades e violências de gênero contra as mulheres 
negras começou a ser postulada de maneira mais ampla e assertiva por essas 
lideranças negras femininas. 

Organizadas na tomada de consciência ante/contra os efeitos da escravização 
no controle de seu tempo, de seus espaços, comportamentos e subjetividades, 
assim como da exploração do patriarcado branco sobre o uso e a liberdade de 
seus corpos, além da constatação da insensibilidade de alguns dos companheiros 
de luta antirracista em mitigar ou desmerecer as suas demandas feministas, as 
mulheres negras - cujos passos vinham de muito longe - passaram a sistematica-
mente reivindicar as suas próprias lutas: em busca de fortalecer a sua resistência 
e de tornar efetivo o combate às opressões de raça e classe, interseccionadas 
especificamente pelas desigualdades e violências de gênero contra si. 

Como resultado histórico desse levante de luta, resistência e consciência 
das mulheres negras é que se ergue a terceira vertente do Movimento Negro 
em nosso país, ainda conforme o que nos destaca Matilde Ribeiro (2014). Tal 
vertente vem, portanto, precisamente no bojo das lutas pela efetivação de di-
reitos: em postulação pela materialização de políticas de igualdade, reconhe-
cimento e afirmação étnico-racial; em distinção da autonomia específica dos/
as sujeitos/as políticos/as negros/as - historicamente subalternizados/as pelo 
racismo e pelas mais diversas formas de injustiças, violências e desigualdades 
sociais até a contemporaneidade. 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  78

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Como consequência da efetivação dessa consciência, também acerca da 
autodeterminação política das demandas das mulheres negras por cidadania, 
é que, em 1951, é criado o Conselho Nacional das Mulheres Negras, como en-
tidade de luta por melhores condições sociais e de trabalho: daquelas que ain-
da seguiam, como regra, reduzidas à herança colonial e patriarcal da casa dos 
brancos, do chão das fábricas, dos serviços gerais, dos afazeres domésticos, do 
trabalho e da exploração sexual nos lupanares e alcovas. 

Esse período abrange também a ditadura militar, época em que o Movimento 
Negro, assim como todos os movimentos sociais, foi alvo de sistemáticas perse-
guições e desarticulações. No entanto, ainda que numa espécie de semiclandes-
tinidade, sempre associada ao ativismo artístico, intelectual, cultural, educacional 
e assistencial, não obstante todas as perseguições e alguns aparentes retrocessos, 
a maioria dos movimentos sociais, sobretudo o Movimento Negro, soube bra-
vamente resistir: denunciando, de costas para o estado, as condições de vida da 
população negra, desmontando o mito da democracia racial, disseminando e es-
pecificando cada vez mais as suas agendas e frentes de luta e resistência popular. 

O que sucede, então, é que, em conjunto às especificidades das diferentes 
frentes de luta, em torno das mais diversas temáticas sociais, todos os movimen-
tos e frentes populares associaram-se no combate ao autoritarismo estatal da 
ditadura militar. Ou seja, por conseguinte a esse posicionamento, na condição 
de movimento social de base popular, também o Movimento Negro, em seus di-
versos segmentos, alinhou-se na reação à repressão dos direitos e cidadania do 
período militar, contanto que buscando a afirmação de sua autonomia política 
e organizacional quase que inteiramente na contramão das estruturas estatais, 
governamentais, partidárias, sindicais e institucionais.

O que é notável é que, no alinhamento dessas forças, em perspectiva da 
luta pela efetivação de direitos da população negra e pela redemocratização 
do país, novamente as mulheres pretas assumiram um protagonismo decisivo 
dentro do Movimento Negro: “(...) nos anos 1980, elas fortaleceram o seu papel 
como sujeitos políticos, incrementando, a partir da ênfase do caráter específi-
co de sua organização, a denúncia sobre sua condição de vida precarizada (en-
quanto mulheres, negras e trabalhadoras) do ponto de vista econômico, social e 
político” (RIBEIRO, 2014, p. 135). De fato, elas sempre estiveram presentes nos 
Movimentos Negro e Feminista, ainda que as suas questões específicas hajam 
invariavelmente sido mitigadas e secundarizadas. 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  79

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Dentre as lideranças feministas negras que imprimiram o recorte de gênero 
às pautas de lutas antirracistas desta época, destacam-se Lélia González (1935-
1994), Sueli Carneiro (1950-) e Luiza Bairros (1953-2016). Basicamente, essas 
lideranças feministas negras, já no período de reabertura democrática do país, 
portanto desde o começo da década de 1980, enfatizam a urgente necessidade 
de alteração do quadro de exclusão social e política, ao qual as mulheres - es-
pecialmente as negras - estiveram e seguem indefinidamente submetidas em 
nosso país. 

Elas destacam as incongruências e dissonâncias entre as pautas de lutas 
antirracistas e feministas: no que não conseguem estes movimentos, Negro e 
Feminista, em suas vertentes estanques, dar conta das específicas formas de 
supressão, opressão, desigualdade e violência - vividas historicamente somente 
por aquelas que são, ao mesmo tempo, negras e mulheres. Isso porque, para as 
mulheres negras, não apenas a questão racial é fundamental! A propósito disso, 
comentando a publicação do estudo Mulher negra, de Sueli Carneiro e Thereza 
Santos (1985), Matilde Ribeiro (2014) nos ajuda a concluir que:

A mulher negra não participa do processo produtivo em igualdade de 
condições com homens brancos, negros, amarelos, nem com mulheres 
brancas e amarelas; situando-se, assim, na base da hierarquia social, 
penalizada com relação às oportunidades e à mobilidade nas estrutu-
ras sociais (RIBEIRO, 2014, p. 136).  

Na compreensão, portanto, de que as lutas sociais das mulheres negras em 
nosso país traduzem a necessidade de se revisitar as postulações do feminismo 
hegemônico, enegrecendo-as (numa alusão aqui aos escritos de Luiza Bairros 
(1995) e Sueli Carneiro (2003))5, as ativistas e intelectuais do Movimento Negro 
seguem - na esteira dos passos daquelas que caminham desde muito longe - a 
reivindicar a construção de uma efetiva rede de proteção e direitos sociais para 
as mulheres negras: contra as ciclópicas estruturas racistas e sexistas de forma-
ção e produção da sociedade brasileira.

Com ênfase, a formação histórica da sociedade brasileira lhes relega – so-
bretudo as mulheres pretas - à base de todo o sistema de alienação e exploração 
desumanizadora do trabalho, da produção, do sistema tributário, das subjetivi-
5 Referimo-nos, aqui, aos escritos de Luiza Bairros, Nossos feminismos revisitados (1995), e de Sueli Carneiro, Enegrecer 
o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a partir de uma perspectiva de gênero (2003), constantes 
nas referências bibliográficas.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  80

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

dades, das identidades, dos corpos, da sexualidade e de todas as demais formas 
e expressões, de modos, disciplinas e comportamentos vitais, sociais, políticos 
e institucionais. Ao arrepio de toda essa desumanização histórica, na luta ativa 
contra o patriarcado branco, a colonialidade e o racismo ínsito de nossas insti-
tuições, em luta e resistência à exploração do trabalho pelo capital e às violên-
cias e desigualdades de gênero, as mulheres negras brasileiras reforçaram o seu 
papel - doravante definitivo! - de protagonistas das lutas por direitos sociais.

Na condição de articuladoras e negociadoras de suas próprias demandas, 
mediante o fortalecimento de seus coletivos e a proposição de movimentos e 
pautas feministas de bases realmente populares e emancipatórias, elas defini-
tivamente se descolaram, a partir da década de 1980, ideológica e atitudinal-
mente, das insurgências internas de racismos por parte das feministas brancas e 
também de sexismos por parte do Movimento Negro, majoritariamente mascu-
lino. A esse respeito, Matilde Ribeiro (2014), ainda comentando sobre a criação, 
nessa mesma época, de coletivos como o GM (Grupo de Mulheres, do MNU da 
Bahia), o Geledés, a Casa de Cultura da Mulher Negra, entre outros, ressalta: 

As mulheres negras, em seu processo organizativo, buscaram apoio 
junto a entidades de origem e também fomentaram novas instituições 
em âmbito local e/ou nacional (...), ressaltando-se, a partir daí, a cria-
ção de três formatos de organização nacional - Articulação de Organi-
zações das Mulheres Negras Brasileiras; o Fórum Nacional de Mulheres 
Negras e a Coordenação Nacional de Mulheres Negras (RIBEIRO, 2014, 
p. 140). 

Esses coletivos participaram ativamente de diversos encontros e frentes de 
luta, como, por exemplo, o II Encontro Feminista Latino-americano, ocorrido em 
Bertioga/SP, no ano de 1985, no qual as representantes feministas negras reivin-
dicaram que as questões de raça - enfatizem-se aqui as pautas relacionadas às 
mulheres negras - fossem incluídas na agenda central do encontro, conforme a 
demanda unificada pela formulação de políticas nacionais de atendimento aos 
seus interesses. A partir daí, os coletivos de mulheres negras e os seus encon-
tros estaduais e nacionais começaram a ser decisivamente fortalecidos, tendo 
sido desde então primordiais para a construção de uma rede social de proteção 
de direitos e promoção da cidadania - não apenas das mulheres negras, como 
de todos as/os brasileiras/os historicamente excluídas/os. 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  81

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

De fato, o movimento organizado de mulheres negras foi decisivo para a 
definição do capítulo dos Direitos Sociais, da Constituição de 1988, bem como 
para a promulgação de diversas leis de combate às injustiças e desigualdades 
de raça, classe e gênero - como a Lei de Cotas (Lei nº 12.711, de 29 de agosto 
de 2012), a Lei Caó, que define os crimes resultantes dos preconceitos de raça 
ou de cor (Lei nº 7.716, de 05 de janeiro de 1989), dentre outras.

No que disso se segue, o 1º Encontro Nacional de Mulheres Negras (ENMN) 
ocorreu na cidade de Valença, no estado do Rio de Janeiro, entre os dias 02 e 04 
de dezembro de 1988, ano do centenário da assinatura da lei áurea, ocorrida em 
13 de maio de 1888. Em pauta, esteve disposta uma extensa agenda, intersec-
cionando debates e discussões sobre racismo, igualdade de gênero, educação, 
trabalho, saúde, organização política, sexualidade, arte e cultura, dentre outros 
- na representação de um passo verdadeiramente importante para a decisiva 
afirmação dos Movimentos Feministas Negros no Brasil, bem como para a to-
mada de consciência da luta de classe contra o racismo e o sexismo.

2. Feminismo Negro, consciência histórica antirracista e cidadania

Cabe ressaltar que as comemorações oficiais do centenário da abolição foram 
fortemente repudiadas pelas participantes do 1º ENMN, as quais manifestaram 
todo o seu posicionamento crítico contra o, até então bastante festejado, mito 
da democracia racial brasileira. Contrariamente a todas essas comemorações 
oficiais - de celebração em torno da feérica harmonia racial - elas invocaram o 
apoio e a legitimidade da Marcha contra a Farsa da Abolição: movimento que 
havia acontecido alguns meses antes, no dia 11 de maio daquele mesmo ano, 
no centro da cidade do Rio de Janeiro. 

Essa Marcha Contra a Farsa da Abolição foi um evento organizado pelo Mo-
vimento Negro Unificado - MNU, que traduziu fortemente o descontentamento 
de praticamente todas as lideranças negras do país com a situação histórica de 
opressão e falta de políticas públicas para a população negra após a abolição. Na 
quarta-feira do dia 11 de maio de 1988, as/os militantes pretendiam ir, no curso 
de toda a extensão da Avenida Presidente Vargas, da Igreja da Candelária até o 
Monumento de Zumbi dos Palmares, na Praça Onze, região central da cidade do 
Rio de Janeiro. Não conseguiram. Foram impedidas/os, de forma absolutamente 
vexatória e intimidatória, pelo exército brasileiro, em frente ao comando militar 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  82

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

do leste, mais especificamente, um pouco antes do panteão de caxias, próximo 
à Estação Central do Brasil. Mais de trezentos soldados formaram pelotões de 
choque e ostentaram pesadas armas contra cidadãs e cidadãos negras/os, pes-
soas comuns, intelectuais, professoras/es, servidoras/es públicos/as, religiosas/
os, sindicalistas, artistas, pessoas de todas as idades, todos/as a pé, desarma-
das/os, em um evento totalmente pacífico.

Impedidas/os em sua passagem pela larga avenida, em uma reação de ex-
trema violência simbólica por parte do estado, as/os ativistas do Movimento 
Negro não puderam ultrapassar o monumento a duque de caxias e, por isso, 
não chegaram, como pretendiam, ao Monumento a Zumbi dos Palmares. Zumbi 
e caxias encontraram-se, pois, numa batalha metafórica, no meio da Avenida 
Presidente Vargas, que liga a periferia ao centro da antiga capital do império e 
da república. Se considerarmos que os monumentos vão muito além de seus 
suportes materiais, notamos facilmente a representatividade e a importância 
desse episódio. 

A Marcha contra a Farsa da Abolição figurou, por isso, entre os grandes 
eventos programados pelo Movimento Negro para aquele ano de 1988. O poder 
simbólico do contexto foi muito significativo para o país e para todas as forças 
e entidades envolvidas na redemocratização, após o recente encerramento do 
regime militar. 1988 foi, portanto, um ano de intensa mobilização para a militân-
cia social, com o objetivo de, sobretudo, denunciar a permanência do racismo e 
das condições estruturais de exclusão das/os negras/os da vida social brasileira. 

Diga-se que toda a sociedade acompanhava, então, o fim dos trabalhos da 
Assembleia Nacional Constituinte, que havia marcado para outubro a promul-
gação da nova Constituição da República, outra vez no anúncio da promessa de 
cidadania e liberdade, de uma nova democracia, de um novo Brasil (Cf. ABREU, 
2014, p. 02). 

À oportunidade daquele evento, acorreram inúmeras lideranças do Movi-
mento Negro de todo o país, com destaque precisamente para importantes líde-
res feministas negras, como Matilde Ribeiro (1960-), Lélia González (1935-1994) 
e Sueli Carneiro (1950-), que estiveram caminhando, junto a cerca de cinco mil 
outras/os manifestantes, da Igreja da Candelária até o Monumento de Zumbi 
dos Palmares, na Praça Onze. Apesar de terem sido impedidas/os pelo exército 
de prosseguir até o final de sua marcha, as/os manifestantes foram concitadas/



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  83

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

os a abjurar, na ocasião, qualquer tipo de comemoração alusiva ao reconheci-
mento do 13 de maio como data de libertação dos/as negros/a brasileiros/as, 
tendo sido estabelecida a data de 20 de novembro - em que se lembra a morte 
de Zumbi dos Palmares - como o legítimo dia de comemoração da Consciência 
Negra no Brasil: em sua luta ancestral por libertação e igualdade de direitos.

De acordo com o site da Coordenadoria Ecumênica de Serviços – CESE6, o 
1º Encontro Nacional de Mulheres Negras, em Valença/RJ, reuniu, por sua vez, 
cerca de 450 (quatrocentos e cinquenta) mulheres pretas, de 19 (dezenove) 
estados brasileiros, e contou com a representação de ativistas do campo e da 
cidade, das periferias, de comunidades quilombolas, de religiões de matriz afri-
cana e afro-brasileira, de trabalhadoras domésticas, intelectuais, professoras, 
servidoras públicas, líderes sindicais e lideranças feministas de todas as idades. 

Já em sua edição do ano de 2018, entre os dias 06 e 09 de dezembro, na 
cidade de Goiânia/GO, o mesmo Encontro Nacional de Mulheres Negras come-
morou os 30 (trinta) anos de sua primeira edição em Valença/RJ, reunindo então 
cerca de 1.000 (um mil) ativistas de movimentos de mulheres negras de todo 
o país. O evento recebeu o nome de Encontro Nacional de Mulheres Negras 30 
Anos: contra o Racismo e a Violência e pelo Bem Viver – Mulheres Negras Mo-
vem o Brasil!

Antes disso, a Marcha Nacional das Mulheres Negras contra o Racismo e 
a Violência e pelo Bem-viver foi um evento realizado no dia 18 de novembro de 
2015, em Brasília, tendo igualmente congregado mulheres e lideranças femi-
nistas negras das mais diversas regiões e localidades do país. Na ocasião, um 
documento com as demandas das mulheres negras foi entregue à então (ainda) 
Presidenta Dilma Rousseff. O evento levantou como principal pauta o comba-
te à violência contra as comunidades quilombolas, ao racismo e à intolerância 
religiosa, ao genocídio da juventude negra, à LGBTfobia, ao feminicídio de mu-
lheres negras e à ditadura da beleza eurocentrada. 

Para Gomes (2017), essa marcha conferiu destaque definitivo ao protago-
nismo das mulheres negras nos diversos setores e expressões de movimentos 
sociais e de resistência popular no Brasil: em defesa da democracia, na luta con-
tra as diversas formas de violências históricas e por igualdade de direitos.

6 https://www.cese.org.br/. Acesso em: 14 de out. de 2024.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  84

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

O protagonismo das mulheres negras no Brasil assumiu um destaque 
ainda maior quando mulheres negras de todas as regiões do país re-
alizaram a Marcha Nacional das Mulheres Negras em 2015, contra o 
Racismo e pelo Bem-viver, no dia 18 de novembro, em Brasília. Pre-
cedido pelas marchas estaduais e locais, esse evento deu ainda mais 
visibilidade à situação de desigualdade e violência de gênero e raça 
que incide sobre as mulheres, jovens e meninas negras, e reforçou as 
alianças internacionais das mulheres negras latino-americanas e de 
outros continentes. Denunciou as lacunas existentes nas políticas pú-
blicas para mulheres, de promoção de igualdade racial e de saúde - que 
ainda contemplam de maneira muito incipiente a interrelação entre 
racismo, machismo, sexismo e desigualdades (GOMES, 2017, p. 74).

Na foto a seguir, vemos um grupo de mulheres participantes da Marcha 
Nacional das Mulheres Negras contra o Racismo e a Violência e pelo Bem-viver; 
posicionando-se, em 18 de novembro de 2015, em frente ao Congresso Nacio-
nal, e segurando a faixa na qual se lê o nome do evento.

Foto 01: Marcha Nacional das Mulheres Negras contra o Racismo e a Violência e pelo 
Bem-viver - novembro de 2015.

Fonte: Adriana Medeiros7

Essa Marcha, considerada o mais importante movimento político de mu-
lheres brasileiras no ano de 2015, significou, por isso, um novo marco para o 
feminismo negro no país. Para a Articulação de Organizações de Mulheres Ne-
gras - AMNB (2015, p. 04), a presença de mais de 50 (cinquenta) mil mulheres 
negras nas ruas da capital do país cumpre o papel de “denunciar o racismo, o 

7 Esta foto se encontra na página 112 do e-book intitulado Marcha das Mulheres Negras (2015). Disponível em: https://
www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2016/09/E-book-Marcha-das-Mulheres-Negras-comprimido-20.09.16.pdf. 
Acesso em: 15 de out. de 2024.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  85

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

genocídio da população negra, romper com os estereótipos de não ser padrão 
de beleza, denunciar a exclusão, a pobreza, o feminicídio, a violência, significan-
do romper também com todas as cortinas do passado”. No e-book organizado 
e publicado pela AMNB, que compila a história de preparação, mobilização, di-
vulgação e memória fotográfica do evento, depoimentos e reflexões ponderam 
acerca da importância dessa marcha para toda a população brasileira. 

Um desses depoimentos é de Luiza Bairros (2015), que afirma que a Mar-
cha é uma forma de falar para toda a população brasileira acerca da importância 
e necessidade de se conferir prioridade às pautas das comunidades negras e, 
em especial, das mulheres: “Não tem mais como você pensar o país desconsi-
derando a população negra, que é a maioria da população. Desconsiderando a 
mulher negra. Sem isso você não estaria fazendo nada, não estaria pensando 
nada. E a Marcha está dizendo isso” (BAIRROS, 2015, p. 15).

Considerando o destaque alcançado pelo Movimento Feminista Negro, a 
partir desse evento realizado em 2015, os coletivos estaduais saíram igualmen-
te fortalecidos, a exemplo do Coletivo de Mulheres Negras de São Paulo, que 
tem realizado anualmente outras edições da Marcha, sempre no dia 25 (vinte 
e cinco) de julho - data em que se celebra o Dia Internacional da Mulher Negra 
Latino-Americana e Caribenha e o Dia Nacional de Tereza de Benguela. 

No que concerne a toda a América Latina, a luta das mulheres negras apre-
senta como marco de referência a realização do I Encontro Latino-americano e 
Caribenho das Mulheres Negras, ocorrido no ano de 1992, em Santo Domingo, 
na República Dominicana. Como resultados desse evento, destacam-se a criação 
da Rede de Mulheres Afro-Latino-Americanas, Afro-Caribenhas e da Diáspora, 
além da instituição do dia 25 de julho como Dia da Mulher Negra da Améri-
ca Latina e do Caribe. No Brasil, essa data foi estabelecida como Dia Nacional  
de Tereza de Benguela8 e da Mulher Negra, através da promulgação da Lei nº 
12.987, de 02 de junho de 2014. 

8 Tereza de Benguela ou Rainha Tereza, como era conhecida em seu tempo, liderou, na segunda metade do século XVIII, 
o Quilombo do Quariterê, no Vale do Guaporé, em Mato Grosso. Sua liderança teve início após a morte de seu compa-
nheiro José Piolho. Ela ganhou destaque pela forma como governava o Quilombo, por meio de uma espécie de assem-
bleia, em que todas/os tinham o direito de participar e de opinar diretamente. Tereza de Benguela morreu em 1770, 
após ter sido capturada por soldados, durante ataque para destruição do Quilombo, a mando do governador da Capi-
tania  de  Mato  Grosso,  João de  Albuquerque de Mello Pereira e Cáceres (PORTAL GELEDÊS. Tereza de Benguela, uma 
heroína negra, 2014. Disponível em: https://www.geledes.org.br/tereza-de-benguela-uma-heroina-negra/ . Acesso em: 
15 de out. de 2024).



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  86

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

3. Feminismo Negro e anti-hegemônico: perspectivas críticas e educacionais 
no combate às desigualdades

No âmbito das formulações teóricas acerca das projeções do feminismo 
negro e anti-hegemônico na América Latina, podemos também destacar o tra-
balho de María Lugones (1944-2020), que faz uma crítica ao feminismo branco 
hegemônico e às bases sociais e ideológicas das relações de gênero e produção 
social na América Latina. Ela afirma a permanência, na contemporaneidade, 
de um sistema moderno colonial de gênero em nossas sociedades, o qual tem 
perpetuado a opressão, principalmente das mulheres negras, sob as determi-
nações do patriarcado. 

Para Lugones (2014, p. 935), a “crítica contemporânea ao universalismo 
feminista, feita por mulheres de cor e do terceiro mundo, centra-se na reivindi-
cação de que a intersecção entre raça, classe, sexualidade e gênero deve ir além 
das categorias da modernidade”. A autora afirma ainda que a própria dinâmica 
do pensamento colonial moderno sobre raça, gênero e sexualidade estrutura-
-se a partir das raízes da lógica capitalista de exploração, exclusão e opressão 
de classe; de modo que o racismo e o sexismo são os pilares burgueses funda-
mentais de sustentação e manutenção de todas as injustiças e desigualdades 
sociais de nosso tempo presente.

Dessa forma, encontramos no pensamento dessa autora grande semelhança 
com as assertivas de Angela Davis (2016), ao tratar das intersecções de gênero, 
raça e classe na supressão histórica das mulheres negras. Igualmente corro-
borando com esse pensamento, encontramos Sueli Carneiro (2003), segundo 
quem as violações coloniais, às quais as mulheres negras foram massivamente 
submetidas pelo senhorio branco, são muito amplas e profundas, estando ain-
da longe de serem plenamente superadas até a atualidade (CARNEIRO, 2003, 
p. 112). 

A verdade é que o conjunto, a extensão, a memória e o registro da inten-
sidade de todas essas experiências de violências - escravização, explorações, 
abusos, estupros, tráfico e opressão - não só foram socialmente aceitos contra 
as mulheres negras, como, até bem recentemente, seguiam sendo histórica e 
factualmente invisibilizados, e mesmo negados pela média dos/as brasileiros/
as - e, quando não, romantizados e sensualizados pelos afetos de ódio e abjeção 
de nossas inconsciências coletivas e representações midiáticas. 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  87

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Essa análise de Sueli Carneiro (2003) pode ser equiparada, por sua vez, às 
considerações de Angela Davis, em sua obra Mulheres, Raça e Classe (2016), 
na qual a autora trata dos atuais resultados sociais das inúmeras violências in-
fligidas historicamente às mulheres afro-americanas, desde a sua condição de 
escravização até os dias atuais. Segundo Davis (2016), a exploração das mulhe-
res afro-americanas se manifestava, desde então - e ainda se manifesta! -, de 
diversas formas: invariavelmente como dispositivos automáticos do capitalismo 
para a garantia dos privilégios e domínios econômicos dos proprietários brancos 
de terras, títulos, insumos e meios de produção. 

Trata-se de algo que se pode verificar quanto à condição histórica das tra-
balhadoras negras, desde o controle de feitores sobre os seus corpos até a atu-
al disposição organizacional delas nas grandes empresas e corporações - cujos 
comandos parecem seguir firmemente reservados aos chamados WASPs9 (cida-
dãos homens, brancos, anglo-saxões, heterossexuais e protestantes). 

Como fêmeas, as mulheres escravas estavam inerentemente vulne-
ráveis a todas as formas de coação sexual. Se a mais violenta punição 
dos homens consistia nos castigos e mutilações, as mulheres eram 
castigadas e mutiladas, tanto quanto violadas. A violação, de fato, era 
uma expressão demonstrada pelo domínio econômico dos donos de 
escravos e pelo controle dos capatazes sobre as mulheres negras como 
trabalhadoras (DAVIS, 2016, p. 12). 

A luta de todas as mulheres negras, por emancipação às inúmeras formas 
de desumanização as quais lhes foram e lhes seguem sendo infligidas, encontra, 
pois, circunstâncias históricas comuns: de enfrentamento às mesmas opressões 
estruturais do patriarcado branco e ocidental - nas próprias bases excludentes 
de formação e produção das nossas sociedades. 

De fato, as lideranças de movimentos sociais e intelectuais, de expressões e 
coletivos feministas negros no Brasil, possuem motivações bastante semelhantes 
àquelas de militantes e intelectuais negras norte-americanas - como Patricia Hill 
Collins (1948-), Angela Davis (1944-) e bell hooks (1952-) - com as quais intelec-

9 WASP é a sigla ou o termo comumente utilizado para se referir aos indivíduos da sociedade norte-americana cujos 
ancestrais, colonos vindos do norte da Europa, especialmente da Inglaterra, são desde então considerados, com muito 
poder e influência, como os dignitários das novas terras da América. WASP corresponde, na verdade, à abreviação de 
white Anglo-saxon protestant, que quer precisamente dizer homem branco anglo-saxão e protestante. (Cf. Cambridge 
Dictionary) Disponível em: https://dictionary.cambridge.org/pt/dicionario/ingles/wasp  Acesso em: 15 de out. de 2024.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  88

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

tuais e lideranças negras feministas brasileiras, como Lélia González (1935-1994), 
Sueli Carneiro (1950-), Luiza Bairros (1953-2016), Nilma Lino Gomes (1961-) e 
Matilde Ribeiro (1960-), não deixaram nunca de dialogar. Todas elas pontuam 
em comum que, nas expressões do feminismo tradicional hegemônico, o racis-
mo permaneceu - ainda que de modo recessivo - sempre presente. 

Um exemplo de enfrentamento ao racismo protagonizado por uma mu-
lher negra estadunidense foi o boicote aos ônibus da cidade de Montgomery, 
no estado do Alabama, em 1955. Rosa Parks recusou-se a ceder seu lugar no 
ônibus para um homem branco que exigia que ela se retirasse do assento; visto 
que, por lei, as primeiras fileiras dos ônibus àquela época eram reservadas para 
passageiros/as brancos/as. Por esse motivo, ela foi presa e isso gerou enorme 
indignação na população negra, que boicotou os ônibus da cidade. O fato resul-
tou no fortalecimento da luta contra o racismo nos Estados Unidos e a ativista 
ganhou destaque na defesa dos direitos civis dos negros/as norte-americanos/
as (Cf. ARAÚJO, 2017. Disponível em: http://www.palmares.gov.br/?p=47823. 
Acesso em: 16 de out. de 2024). 

Por certo, a segregação sofrida por Rosa Parks faz parte de uma mesma ma-
triz de dominação que intersecciona raça, gênero e classe. Para Collins (2019), 
“o termo matriz de dominação caracteriza essa organização social geral dentro 
da qual as opressões interseccionais se originam, se desenvolvem e estão inse-
ridas. Nos Estados Unidos, essa dominação se concretizou por meio de escola, 
moradia, emprego, políticas governamentais e outras instituições sociais que 
regulam os padrões concretos de opressão interseccional com os quais as mu-
lheres negras se deparam” (COLLINS, 2019, p. 368). Em relação aos enfrenta-
mentos das mulheres negras a essa matriz de dominação, a autora afirma que 
“em algumas dimensões, o feminismo negro estadunidense se assemelha ao das 
mulheres que vivem nas sociedades diaspóricas negras ou se originaram delas, 
enquanto em outras dimensões continua a ser distintamente estadunidense” 
(COLLINS, 2019, p. 384). 

Considerando especificamente o caso do Brasil, a violência colonial de raça 
e gênero continua sendo perpetrada - cultural e estruturalmente - de maneira 
muito intensa nas atuais dinâmicas de nossa sociedade. O fato é que, contraria-
mente ao que aconteceu, por exemplo, nos Estados Unidos, urdiu-se ao longo 
da história brasileira - de forma bastante insidiosa, persistente e perversa - um 
mito: a propósito de uma fabricada, de uma mendaz democracia racial - a res-



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  89

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

peito da qual já tivemos aqui a oportunidade de comentar10 . No entanto, “como 
todo mito, o da democracia racial oculta algo para além daquilo que mostra e, 
numa primeira aproximação, constatamos que exerce a sua violência simbólica 
de maneira especial sobre a mulher negra” (GONZÁLEZ, 1984, p. 228). 

É a partir da perspectiva crítica de desconstrução desse mito da igualdade 
ou da democracia racial no Brasil, que Lélia González (1984) reflete, pois, a res-
peito da formatação histórica da exploração dos corpos femininos negros - tanto 
na perspectiva da sexualidade como do trabalho -: desmistificando, desroman-
tizando todos os estereótipos, imantados pela perversidade de diversos (pre)
conceitos; os quais persistem em rotular as mulheres negras e as suas represen-
tações como mulatas, domésticas, dançarinas, mães pretas, marias, guerreiras, 
amas, forno-e-fogão, feiticeiras, moreninhas, malucas, gostosas, meninas, putas, 
neguinhas. 

A autora se reporta especificamente à construção do estereótipo da mula-
ta como deusa do samba nos carnavais brasileiros; cuja beleza e sensualidade 
aludem à sua falsa valorização: em cotação fetichista de seu corpo como mero 
artigo sexual ou como convencional instrumento de trabalho. Sob esse aspecto, 
a farsa da democracia racial, a (des)respeito dos corpos e da presença das mu-
lheres negras, torna-se ainda mais evidente: quando se constata que a deslum-
brante mulata, que é aquela aclamada passista, destaque, rainha do samba, ma-
drinha da bateria e do carnaval, que arranca com o seu corpo cobiçosos olhares 
e aplausos, é aquela mesma que, a partir da quarta-feira de cinzas, torna a ser 
alcunhada como doméstica, empregadinha, neguinha, serviçal, biscate, faxinei-
ra... “a mulher negra torna a ser vista naturalmente como cozinheira, faxineira, 
servente, trocadora de ônibus ou prostituta” (GONZÁLEZ, 1984, p. 226).

	

10 Apesar de compartilharem da incontestável perversidade do racismo, Brasil e Estados Unidos tiveram (e têm) expe-
riências diferentes de enfrentamento aos preconceitos, violências e discriminações racistas, advindos como resultado 
histórico do tráfico transatlântico, da escravização e da exploração de corpos africanos. Enquanto nos Estados Unidos, 
motivados pela intensa segregação social, os/as negros/as norte-americanos/as avançaram mais - tanto nas conquistas 
sociais, quanto na luta pela efetivação de direitos, no Brasil essa luta sempre foi burlada com o apanágio ideológico do 
mito da democracia racial. De acordo com Daniela Gomes (2015), “tanto o Brasil quanto os EUA têm um passado histó-
rico de escravidão, opressão, patriarcalismo e racismo e isso faz com que nós tenhamos muitos pontos em comum; as 
narrativas de período colonial nos dois países não são muito diferentes (...) Mas não podemos negar as particularidades 
do contexto histórico, em especial aquele que se dá depois da escravidão, onde nos EUA os afro-americanos passaram 
a ser identificados como negros, independentemente da cor de sua pele, pelo processo de segregação. Esses fatores 
se tornam determinantes na formação da identidade negra e no fortalecimento da comunidade negra norte-america-
na e são fatores que não ocorreram oficialmente no Brasil, onde tudo se confundiu e miscigenou.” (Cf. GOMES, 2015). 
(Disponível em:  https://www.geledes.org.br/as-nuances-do-racismo-no-brasil-e-nos-estados-unidos/?gclid=EAIaIQob-
ChMIpYL1lIX-6QIVAw2RCh1l4QO4EAAYASAAEgLjqvD_BwE. Acesso em: 16 de out. de 2024).



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  90

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Em relação à exploração da força de trabalho, à desumanização subjetiva 
e à redução funcional dos corpos das mulheres negras à subalternidade, Giane 
Almeida (2009, p. 172) igualmente afirma que “seguem sendo as atividades mais 
subalternas, no esquema geral do mercado de trabalho, as que se destinam às 
mulheres negras, que são vistas como herdeiras das estratégias de sobrevivên-
cia subsidiadas pelo trabalho durante o período escravista”. Para essa autora, 
em função de atender à atual lógica capitalista, a exploração do trabalho das 
mulheres negras segue incorporando, reeditando a mesma ideia colonial, pa-
triarcal e escravista de que - ao contrário de como é com as brancas - as negras 
tudo aguentam e de que, com elas, tudo é permitido: em matéria de exploração 
e abuso de sua força de trabalho, seu corpo e sua sexualidade, lhes seguindo 
autorizada a inflição das mais vis humilhações e subserviências.

De início, pode-se refletir que a história do trabalho e dos trabalhado-
res, no Brasil, já se inicia dividindo, não só na atividade laborativa, a 
condição de ser mulher branca e a de ser mulher negra; resquício de 
uma sociedade que se constituiu a partir de uma determinada categoria 
de trabalho: o escravismo. Longe de querer comparar o sistema escra-
vista brasileiro a qualquer forma de organização trabalhista, o que se 
deve é assinalar o aspecto seminal que o Brasil abrigou quanto a essas 
relações baseadas na exploração das mulheres negras. Aliás, o contrá-
rio não poderia ocorrer, em se tratando de um contexto de expansão 
capitalista, como o vivido pelo Brasil a partir do séc. XVI, quando aqui 
aportou o primeiro africano. E, certamente, a primeira africana (AL-
MEIDA, 2009, p. 170).

 Ainda sobre a fortaleza do corpo negro, especificamente no tocante à rea-
lidade histórica de exploração das mulheres negras, Carneiro (2011) instiga-nos 
à reflexão sobre os mitos da fragilidade feminina - ordinariamente invocados 
para justificar a necessidade de tutelas patriarcais e/ou proteções paternalis-
tas sobre as mulheres. Isso se baseia no fato de que, por suposição, o gênero 
feminino, em geral, sempre foi visto - tanto sob o aspecto da natureza quanto 
do das instituições - como moralmente inábil e/ou relativamente incapaz, as-
sim que comparado ou dimensionado no mundo das prioridades, imposições 
e privilégios masculinos. Obviamente, no entanto, essa nunca foi uma realida-
de no que diz respeito às mulheres negras; pois que estas jamais foram vistas, 
consideradas nem tratadas, física ou laboralmente, como mais frágeis, ou ainda 
como mais incapazes do que os seus pares, os homens negros, para a realização 
de quaisquer atividades. 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  91

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

De acordo com essa mesma tradição, que atribuía doçura, fragilidade e 
dependência à condição das mulheres brancas, as negras deveriam/devem ser 
vistas como mulheres que são naturalmente capazes de suportar - além de to-
dos os tipos de abuso, sobretudo de ordem sexual - as duras e multiplicadas 
jornadas de trabalho: nas lavouras, no serviço doméstico, nas fábricas ou em 
quaisquer outros tipos de trabalhos e atividades braçais. 

Do que se segue a essa invectiva constatação - de que as mulheres negras e 
os seus corpos estariam naturalmente talhados e disponíveis aos soezes apetites 
ou como insumo de realização do bruto trabalho prestado aos seus senhores - é 
que se questiona: que sentido haveria, então, para elas - as mulheres negras - o 
convite das feministas brancas para ganharem as ruas, a liberdade e irem tra-
balhar fora de casa? Ou ainda, para abjurarem o cortejo dos homens sobre os 
seus corpos? Ou pior, para romperem com o mito de esposas e rainhas do lar? 
A esse respeito, Sueli Carneiro (2003) nos traz a seguinte reflexão:

As mulheres negras tiveram uma experiência histórica totalmente di-
ferenciada, sobre a qual o discurso clássico de opressão da mulher não 
tem tido o devido reconhecimento, assim como não tem dado conta 
da diferença qualitativa que o efeito dessa opressão teve e ainda tem 
na identidade feminina das mulheres negras (CARNEIRO, 2003, p. 01).

Desse modo, considerando então a necessidade de afirmação e fortale-
cimento dos Movimentos Feministas Negros, é que Sueli Carneiro - neste seu 
artigo intitulado Enegrecer o Feminismo (2003) - assinala que a compreensão 
das experiências históricas, vivenciadas ancestralmente na resistência e na luta 
de todas as mulheres negras e latino-americanas, torna-se imprescindível para 
a produção das atuais ações de conscientização, organização e engajamento 
político contra as injustiças e desigualdades estruturais de raça e gênero. 

Trata-se de algo que já se tem verificado ao longo dos últimos anos e que 
tem interferido, até aqui, qualitativamente na autodeterminação e emancipa-
ção das próprias identidades femininas negras. Até os dias de hoje, no entanto, 
o reconhecimento dessas identidades ainda se encontra longe de ser algo sufi-
cientemente posto à garantia total de direitos ou a conquistas sociais definitivas 
das mulheres negras no Brasil.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  92

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Não noutro sentido, em busca da compreensão acerca das bases ou dos 
aspectos de formação da identidade das mulheres afro-brasileiras, e de seus 
efeitos de divisão, redução e controle social, é que nos reportamos também à 
discussão de González (1984), em relação aos estereótipos de subalternidade 
impregnados na designação de mulata “a todas as negras nascidas no Brasil, 
com variados tons de pele” (GONZÁLEZ, 1984, p.226). 

Com efeito, para González (1984), na aceitação tácita e comum (laboral 
e sensual) das representações da mulata incidem, simultaneamente, diversos 
dispositivos de opressão colonial de raça e gênero: os quais reduzem a identi-
dade de todas as mulheres negras - independentemente de seus tons de pele 
- à condição de meros, licenciosos e disponíveis corpos femininos, de mulheres 
negras próximas e à disposição para quaisquer serviços ou favores em manu-
tenção dos privilégios dos homens brancos.

Quando se diz que o português inventou a mulata, isso nos remete 
exatamente ao fato de ele ter instituído a raça negra como objeto; e 
mulata é crioula, ou seja, negra nascida no Brasil, não importando as 
construções baseadas nos diferentes tons de pele. Isso aí tem mais a 
ver com as explicações do saber constituído do que com o conheci-
mento (GONZÁLEZ, 1984, p. 240). 

	 Em relação às representações racistas de identidades em torno da mes-
tiçagem, da crioulização ou dos índices de negrura da população brasileira (tal 
como nessa discussão levada a efeito por González (1984), a propósito do hi-
pocorístico de mulata a todas as negras brasileiras) e, conseguintemente, da 
construção do ideal de seu branqueamento, o Professor Kabengele Munanga 
(2008) nos remete à verificação de uma zona vaga e flutuante: na qual a cons-
cientização acerca das identidades coletivas afro-referenciadas, tanto de homens 
quanto de mulheres, torna-se extremamente prejudicada. Isso se dá justamen-
te em decorrência de cisões e/ou de divisionismos internos, tal como dinâmica 
conflituosa de exclusão e alienação branca dentro das próprias representações 
de identidades e coletivos afro-brasileiros. 

A maior parte das populações afro-brasileiras vive hoje nessa zona vaga 
e flutuante. O sonho de realizar um dia o passing que neles habita en-
fraquece o sentimento de solidariedade com os negros indisfarçáveis. 
Estes, por sua vez, interiorizaram os preconceitos negativos contra eles 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  93

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

forjados e projetam sua salvação na assimilação dos valores culturais 
do mundo branco dominante. Daí a alienação que dificulta a formação 
do sentimento de solidariedade necessário em qualquer processo de 
identificação e de identidade coletivas. Tanto os mulatos quanto os 
chamados negros ‘puros’ caíram na armadilha de um branqueamento, 
ao qual não terão todos acesso, abrindo mão da formação de sua iden-
tidade de ‘excluídos’ (MUNANGA, 2008, p. 84-85, grifos do original).

O branqueamento, de fato, instituído entre nós como política de estado 
e investimento social das elites econômica e intelectual, é, decerto, o maior 
índice oficial do racismo anti-negros/as em nossa história: uma vez que foi por 
força desse investimento que se pospuseram à construção da identidade nacio-
nal brasileira as levas tardias de imigrantes europeus, trazidos sobretudo para 
o sul e o sudeste do país, notadamente entre o fim do século XIX e o início do 
século XX. 

Nada, portanto, do que aconteceu e do que acontece - no que toca a es-
poliação e a humilhação históricas da população negra - se deu/se dá por aca-
so no Brasil. Tudo foi e segue muito bem pensado e articulado como plano de 
extermínio e/ou de eugenia dos/as ex-escravizados/as. Com efeito, esse ideal 
de branqueamento - como política oficial racista do estado, como investimento 
ideológico da elite e intelectualidade brasileiras - obteve, no curso de todo o 
século XX, o resultado da negação retórica acerca da existência ou remanes-
cência de pessoas e inteiras comunidades negras em praticamente todo o ter-
ritório nacional. 

O apagamento identitário dos/as remanescentes de comunidades tradicio-
nais negras e quilombolas, a invisibilização generalizada de tudo o que remetes-
se às negritudes e às africanidades em nossa cultura e em nossa sociedade se 
verificam, historicamente, como indiciação ao sucesso do ideal projetado: desde 
a expectação em torno da miscigenação até o desejável e peremptório bran-
queamento racial da população nos estertores do século passado. Para Cunha 
Jr. (2005, p.254), do que se segue a esse sucesso - senão científico, certamente 
ideológico - da miscigenação, do branqueamento e da democracia racial no Bra-
sil, “as ideias culturais que então sustentamos sobre mestiçagem, hibridação ou 
sincretismo nos conduzem à conclusão do desaparecimento desejável do afro”.

	 Sendo a história oficial tramada a partir dos padrões, interesses e valo-
res brancos eurocêntricos, a associação natural dos/as negro/as aos processos 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  94

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

de escravização e a necessidade de, depois disso, amorená-los/as, até que, por 
fim, se pudesse embranquecê-los/as é provavelmente o maior engodo de nossa 
consciência histórica - ou da falta dela - como povo e nação. 

Diante disso, ainda conforme Cunha Jr. (2005, p. 254), “as ideologias da 
cultura brasileira tendem sempre a colocar os africanos no campo do exótico, 
do precário ou do incompleto”. 	O que se desdobra dessa constatação é a ne-
cessidade de descolonização urgente do pensamento e da consciência dos/as 
brasileiros/as, sobretudo dos/as afro-brasileiros/as: a propósito das (sub)repre-
sentações e das (in)compreensões históricas de si mesmos/as - como sujeitos/
as e agentes políticos/as imantados/as funcionalmente, até aqui, em estruturas 
raciais as quais os/as têm impedido de exercer plenamente a sua cidadania, au-
todeterminação e liberdade.  

	 Para tanto, o ponto de partida é o reconhecimento, por meio da educa-
ção, dos valores culturais, dos saberes ancestrais e das identidades étnico-raciais 
numa perspectiva de diversidade e multirreferencialidade históricas. Para esta 
perspectiva, Walter Mignolo (2008, p.288) propõe a chamada “desobediência 
epistêmica”, ou seja: a desvinculação epistemológica e prática dos fundamentos 
de nossa realidade de todos os atavismos ocidentais do sistema-mundo-mo-
derno; cujas raízes de produção e manutenção histórica são a colonialidade e o 
patriarcado. 

Conseguintemente a isso, há ainda de se dar, conforme o mesmo autor 
(2008, p.288), a decisão política por uma educação antirracista e decolonial, 
no impulso à produção histórica de uma nova realidade: de materialização da 
emancipação e da liberdade dos/as excluídos/as e de suas formas de pensar e 
verem-se a si mesmos/as. Sem isso, “permaneceremos no domínio da oposição 
interna aos conceitos modernos e eurocentrados, enraizados nas categorias de 
conceitos gregos e latinos e nas experiências de subjetividades formadas dessas 
bases, tanto teológicas quanto seculares” (MIGNOLO, 2008, p. 288). 

	 Já para Grada Kilomba (2016), a este mesmo respeito, sem desobediência 
educacional não haverá contraposição ao racismo, à colonialidade e à opressão 
de gênero. Não havendo contraposição à colonialidade e ao patriarcado branco, 
não haverá igualmente contraposição às múltiplas relações desiguais e discri-
minatórias - derivadas das dicotomias gerais dos paradigmas modernos euro-
peus: humano x não humano/a; quem é sujeito do conhecimento x quem dele 



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  95

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

é objeto; quem merece ser ouvido/considerado x quem deve ser silenciada/o, 
exilado/a ou preso/a; quem merece viver x corpos e vidas que são matáveis. As 
vidas matáveis são, portanto, aquelas que não precisam de educação, tampou-
co receber quaisquer investimentos além do indispensável à sua manutenção 
como força de trabalho (Cf. KILOMBA, 2016, p. 10-11). 

Considerações finais

Como se vê, a transição do pensamento eurocêntrico para o pensamen-
to decolonial implica um grande desafio com relação à superação do racismo 
e também do sexismo. Um desafio, sobretudo, educacional: a ser, por conse-
guinte, enfrentado pelos sistemas e instituições de ensino. Um desafio que não 
pode ser encarado de maneira suave, conciliatória, sequer ser proposto como 
uma prática ou experiência piloto. Trata-se de uma ruptura sistêmica, de uma 
postura de desobediência paradigmática, de uma revolução educacional sem 
mais volta - que, como tal, demanda ousadia e coragem totais: visto que os 
modelos da educação vigente não podem mais seguir com as suas atuais bases 
teórico-metodológicas e de currículos pautadas ainda no acúmulo burguês de 
conhecimentos ocidentais, tampouco conformes às práticas instrumentais de 
discriminação técnica e tributarismo à exploração colonial da vida. 

No conflituoso enfrentamento dessas questões, no confronto desse desafio 
decolonial, antirracista, anti-patriarcal e anticapitalista para a educação, Gomes 
(2012) aponta para o concerto de todos os elementos envolvidos: instituições, 
educadores/as, comunidades, bases curriculares e formação docente:

(...) a descolonização do currículo implica conflito, confronto, nego-
ciações e produz algo novo. Ela se insere em outros processos de des-
colonização maiores e mais profundos, ou seja, do poder e do saber. 
Estamos diante de confrontos entre distintas experiências históricas, 
econômicas e visões de mundo. Nesse processo, a superação da pers-
pectiva eurocêntrica de conhecimento e do mundo torna-se um desafio 
para a escola, os educadores e as educadoras, o currículo e a formação 
docente (GOMES, 2012, p. 107).

Nesse concerto de verdadeira superação histórica, destaca-se a figura da/o 
educador/a: como intermediadora de todas as relações e gerente de todos os 
conflitos. Em decorrência disso, o foco na formação docente, com base em di-



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  96

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

retrizes e práticas de currículo - as quais ora lhe ensejem (ao/à professor/a) a 
desconstrução hierárquica e a reconstrução heterárquica de conceitos e sabe-
res - é pressuposto fundamental para a promoção da emancipação decolonial, 
antirracista e antissexista por meio da educação. 

Imbuído desse espírito, o Conselho Nacional de Educação - CNE (2004, 
p.02) obtempera que os/as professores/as todos/as sejam “capazes de conduzir 
a reeducação das relações entre diferentes grupos étnico-raciais, ou seja, entre 
descendentes de africanos, de europeus, de asiáticos e povos indígenas”. Acres-
centamos aqui a necessidade da superação disso para além dos meros enuncia-
dos legais, da consistente e contínua formação docente para lidar igualmente 
com as questões que interseccionem, de modo diverso e multirreferencial, as 
implicações e as desigualdades de gênero, raça e classe social, conforme expos-
to aqui em nossa discussão teórica exemplificada na luta histórica das mulheres 
negras por vida, liberdade, direitos e garantias sociais.

Não noutro sentido, Gomes (1996) assinala que, saber lidar com as diferen-
ças de personalidade, identidade, raça e cultura, gênero e sexualidade, é uma 
prerrogativa fundamental do/a ser, do/a profissional que educa: 

A habilidade e a compreensão no trato com as diferenças de persona-
lidade, identidade, gênero, raça e cultura correspondem à composição 
do ser educador, que é o profissional da formação humana, da socia-
lização e constituição do saber. O trato não segregador e educativo da 
identidade e da cultura negra é uma competência político-pedagógica 
a ser exigida de todo educador e, sem dúvida, de toda instituição edu-
cativa (GOMES, 1996. p. 81).

 	 Compreendemos, enfim, que a educação antirracista e antissexista - 
como articuladora do processo de conscientização e construção de identidades 
positivas -, em torno da materialização da igualdade e justiça social de pesso-
as e grupos historicamente excluídos, tem de ser pensada por intermédio de 
propostas curriculares e políticas didático-pedagógicas audazes e específicas: a 
serem consistentemente adotadas em nossas instituições de ensino, em todos 
os níveis e modalidades educacionais, para a promoção da cultura de espaços 
democráticos de formação cidadã e de afirmação da igualdade étnico-racial e 
de gênero. 

	  



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  97

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

Referências

ABREU, Rodrigo Bueno de. A Marcha Contra a Farsa da Abolição na 
Transição Democrática (1988), 2014. Disponível em: http://www.
encontro2014.rj.anpuh.org/resources/anais/28/1393170298_ARQUIVO_
AMarchaContraaFarsadaAbolicaonaTransicaoDemocratica.pdf. Acesso em: 10 
de out. de 2020.

ALMEIDA. Giane Elisa Sales de. Entre Palavras e Silêncios: Memórias da Educação 
de Mulheres Negras em Juiz de Fora - 1950/1970. Niterói, 2009, Dissertação 
de mestrado. Disponível em: Acessada em 10 de outubro de 2024.

AMNB - Articulação de Organizações de Mulheres Negras. Marcha das Mulheres 
Negras. 2015. E-book Disponível em: https://www.geledes.org.br/wp-content/
uploads/2016/09/E-book-Marcha-das-Mulheres-Negras-comprimido-20.09.16.
pdf Acesso em: 10 de out. de 2024.

ARAÚJO, Marcelo Cláudio. Rosa Parks simbolizou luta contra o racismo, 2017. 
Disponível em: http://www.palmares.gov.br/?p=47823. Acesso em: 12 de out. 
de 2020.

BAIRROS, Luiza. Nossos Feminismos Revisitados,  v. 3, n. 2 (1995) Disponível 
em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/16462/15034 Acesso 
em: 25 de mai. de 2019.

BRAGA, Walisson. A Voz da Raça – A voz da população negra excluída pós-
abolição. 2019. Disponível em: http://www.palmares.gov.br/?p=53622 Acesso 
em: 10 de out. de 2024.

BRASIL, República Federativa do. Lei nº 12.987, de 2 de junho de 2014. Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/CCIVIL_03/_Ato2011-2014/2014/Lei/L12987.
htm. Acesso em: 14 de out. de 2024.

______. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm 
Acesso em: 14 de out. de 2024.

______. Diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações étnico-
raciais e para o ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana. Brasília: 
MEC/INEP, 2004.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  98

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

CAMBRIDGE DICTIONARY. Disponível em: https://dictionary.cambridge.org/pt/
dicionario/ingles/wasp Acesso em: 11 de jun. de 2020.

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento. Estudos Avançados (49), 2003. 
Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/ea/v17n49/18400.pdf. Acesso em: 14 
de out. de 2024.

______. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a 
partir de uma perspectiva de gênero. Racismos contemporâneos. Rio de Janeiro: 
Takano Editora, v. 49, 2003.

______. A Batalha de Durban. São Paulo: Geledés/Instituto da Mulher Negra, 
2002. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/ref/v10n1/11639.pdf. Acesso 
em: 14 de out. de 2024.

CESE - Coordenadoria Ecumênica de Serviços. Encontro Nacional de Mulheres 
Negras Registra Momento Histórico Após 30 Anos. Disponível em: https://www.
cese.org.br/encontro-nacional-de-mulheres-negras-registra-momento-historico-
apos-30-anos/. Acesso em: 14 de out. de 2024.

COLLINS, Patrícia Hill. Pensamento Feminista Negro. Tradução Jamille Pinheiro 
Dias. - 1ed. - São Paulo: Boitempo, 2019.

CUNHA JR, Henrique. Nós afrodescendentes: história africana e afrodescendente 
na cultura brasileira. In ROMÃO, Jeruse (Org). História da Educação do Negro e 
outras histórias. Brasília: SECADI/ MEC, 2005. p. 249-273.

DAVIS, Angela. Mulheres, Raça e Classe. Tradução Heci Regina Candiani. - 1. ed. 
- São Paulo: Boitempo, 2016.

DE SOUSA SANTOS, Boaventura; PAULA, Meneses Maria. Epistemologias do sul. 
Cortez Editora: São Paulo, 2014.

DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos 
históricos. Tempo, v. 12, n. 23, 2007. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/
tem/v12n23/v12n23a07. Acesso em: 14 de out. de 2024.

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas 
lutas por emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.

______. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 
Currículo sem Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, Jan/Abr 2012.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  99

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

______. Educação, Raça e Gênero: Relações Imersas na Alteridade. Cadernos 
Pagu (6-7) 1996: p.67-82.

______. Alguns Termos e Conceitos Presentes no Debate sobre 
Relações Raciais no Brasil: uma Breve Discussão. Disponível em: http://
www.scielo.br/scielo.php?script=sci_nlinks&ref=000355&pid=S2175-
6236201300040000800011&lng=pt. Acesso em: 17 de mai. de 2019.

GOMES, Daniela. As nuances do racismo no Brasil e nos Estados Unidos. Entrevista 
à Revista Fórum em 01 de agosto de 2015. Disponível em:  https://www.geledes.
org.br/as-nuances-do-racismo-no-brasil-e-nos-estados-unidos/?gclid=EAIaIQo
bChMIpYL1lIX-6QIVAw2RCh1l4QO4EAAYASAAEgLjqvD_BwE Acesso em: 14 de 
out. de 2024.

GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Movimento 
Negro e educação. Revista Brasileira de Educação, nº 15 - Set/Out/Nov/Dez/2000.

GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Revista Ciências 
Sociais Hoje, Anpocs, 1984, p. 223-244. 

HEMEROTECA DIGITAL BRASILEIRA. A Voz da Raça. São Paulo, 1933 a 1937. 
Disponível em: http://bndigital.bn.br/acervo-digital/voz-raca/845027. Acesso 
em: 24 de abr. de 2024.

HOFBAUER, Andreas. Branqueamento e democracia racial: sobre as entranhas do 
racismo no Brasil, 2011. Disponível em: https://andreashofbauer.files.wordpress.
com/2011/08/branqueamento-e-democracia-racial_finalc3adssima_2011.pdf. 
Acesso em: 14 de out. de 2024.

HOOKS, Bell. Mulheres negras: Moldando a teoria feminista. Revista Brasileira 
de Ciência Política, nº16. Brasília, janeiro - abril de 2015, pp. 193-210. DOI: 
Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/0103-335220151608. Acesso em: 14 
de out. de 2024.

______. Ensinando a transgredir: A educação como prática de liberdade. São 
Paulo: Martins Fontes, 2013. 

JORNAL A VOZ DA RAÇA, 1937. Disponível em: http://memoria.bn.br/pdf/845027/
per845027_1937_00070.pdf - Acesso em: 10 de jun. de 2024.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  100

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

KILOMBA, Grada. Descolonizando o conhecimento: uma palestra-performance 
de Grada Kilomba. 2016.  Disponível em:< http://www. goethe. de/mmo/
priv/15259710-STANDARD. pdf>. Acesso em: 14 de out. de 2024.

LEITE, Carlos Roberto Saraiva da Costa. A Frente Negra Brasileira, 2017. Disponível 
em: https://www.geledes.org.br/frente-negra-brasileira-2/. Acesso em: 14 de 
out. de 2020.

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, 
Florianópolis, 22(3): 320, setembro-dezembro/2014.

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado 
de identidade em política. Traduzido por Ângela Lopes Norte. Cadernos de Letras 
da UFF, n.34, pp. 287-324, 2008.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a Mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Belo Horizonte, Autêntica, 2008. 

______. Origens africanas do Brasil contemporâneo: Histórias, línguas, culturas 
e civilizações. São Paulo: Global, 2009.

MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino. Para entender o negro no Brasil 
de hoje: História, realidades, problemas e caminhos. São Paulo: Global: Ação 
Educativa Assessoria, Pesquisa e Informação, 2004.

PORTAL GELEDÊS. Tereza de Benguela, uma heroína negra, 2014. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/tereza-de-benguela-uma-heroina-negra/. Acesso 
em: 14 de out. de 2024.

RIBEIRO, Matilde. Políticas de Promoção da Igualdade Racial no Brasil (1986-
2010). Rio de Janeiro: Garamond universitária, 2014. 

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves; SILVÉRIO, Valter Roberto. Educação e Ações 
Afirmativas: Entre a Justiça simbólica e a injustiça econômica. Brasília: Instituto 
Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira, 2003. 270 p.

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves; SILVÉRIO, Valter Roberto; BARBOSA, Lúcia 
Maria de Assunção. De Preto a Afro-Descendente - Trajetos de Pesquisa sobre 
Negro, Cultura Negra e Relações Étnicos Raciais no Brasil. 1ª ed. São Carlos: 
EDUFSCar, 2010. v. 1. 345 p.



A trajetória de luta das mulheres negras no Brasil e na América 
Latina e algumas notas sobre os desafios  
educacionais à igualdade étnico-racial e de gênero •  101

Ayé: Revista de Antropologia, n. 1, v. 7 (2025)

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Pesquisa e luta por reconhecimento e 
cidadania. In: ABRAMOWICZ, Anete; SILVÉRIO, Valter Roberto (Org.). Afirmando 
diferenças: Montando o quebra-cabeça da diversidade na escola. 1ed. Campinas: 
Papirus, 2005, v. 1, p. 27-53.

______. Da Lei nº 11.645/2008 e da UNILAB: opiniões de alguém de fora da 
UNILAB convidada a opinar. In: MALOMALO, Bas’Ilele; PEREIRA, Francisco Vítor 
Macêdo; RAMOS, Jeanette Filomeno Pouchain. Cá e Acolá, pesquisa e prática 
no ensino de História e Cultura Africana e Afro-Brasileira. 1ª ed. Fortaleza: 
EdUECE, 2016.


